## **NDU Spirit**

دورية حول علامات الحياة في عالم جامعة سيدة اللويزة

09 208994-6 | هاتف 09 214205 | هاتف/فاکس www.ndu.edu.lb/research/ndupress/spirit

رئيس التّحرير جورج مغامس

التّحرير بالانكليزيّة ماريو نجم

متابعة ليديا زغيب

تصوير عـ. بجّاني، م. بو شبل، ن. نصر

تصميم

**NDU** DBGO Design & Brand Guardian Office

تنفىذ

مطابع معوشي وزكريا

التّغييرُ سُنةٌ من سُننِ الحياةِ. وما أحوجَنا إليه في لبنانِنا الحبيبِ، من قواعدِ أهراماتِه إلى القمّاتِ!

لكنْ، هل يَحدثُ بكُنْ فيكونُ؟

¥

ولا يَحدثُ بالنّيّاتِ والشّعاراتِ.

إنّه فعلٌ. دأبٌ يوميٌّ تراكميٌّ. تدرّجُ موضوعيٌّ من الجُزئيِّ إلى الجِذريِّ بعزمٍ وصبرِ شجاع.

وهل يُروى عطشٌ بالماءِ عَبّا؟!

إنّ الدّواءَ قليلُه نافعٌ، وكثيرُه يُضِرُّ،.. ولا يَشفي إلاّ تواترًا وتواليا.

فمن لزوم ما يلزم أن نواظب، سلوكيًا، على التّغيير، بخطط وخطى وئيدة مطّردة متبصّرة فطنة كفية حقًّا، وبعيدة حتمًا من الغوغائية والتّخريف والشّعوذة.

التّغيير،

هو أن نغيّرَ أوّلاً ما بأنفسنا؛ أن يصيرَ هذا التّغييرُ أسلوبَ عيشٍ ونمطَ حياة؛ أن نحياه فعلاً في كلّ شيءٍ، بقناعةٍ والتزام وثبات!

وإلاّ إلاّ..

سيكونُ مغامرةً ومقامرةً وقفزًا في الفراغ.. تطييرَ طيّاراتٍ من ورقٍ فوق الرّؤوس.. استبدالَ غزلانِ بقرود!!



ABSTRACTS خلاصات www.ndu.edu.lb/research/ndupress

FOR INFORMATION كلاستعلام Zouk Mosbeh | Lebanon P.O.Box: 72 Zouk Mikael

Tel. | +961 9 208994 - 6
Tel.\Fax | + 961 9 214205

email ndu\_press@ndu.edu.lb

# المحتوى

|                                                                                                                                                                                                                   | کلمة                                                               | 3                    |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------|--|
| «ثورة» اللامبالاة جورج مغامس ع                                                                                                                                                                                    | «ثورة» اللامبالاة                                                  | 2                    |  |
| هدارات ا                                                                                                                                                                                                          | هدارات                                                             | V                    |  |
| في سعيد عقل من إلى الأباتي بطرس طربيه- الأب فادي بو شبل- الأباتي بطرس طربيه- الأب فادي بو شبل- الأباتي بطرس طربيه- الأب فادي بو شبل- سهيل مطر- أمين الريحاني- سوسن النجّار- راني الغصين- جميل الدويهي- جورج مغامس | • في سعيد عقل من إلى                                               | A<br>II              |  |
| في برسا: تفاعل الدين والمجتمع     اتفاقيّة تعاون بين الجامعة ولجنة جبران الوطنيّة                                                                                                                                 | • في برسا: تفاعل الدين والمُجا<br>• اتفاقيّة تعاون بين الجامعة ولـ | ГЕ<br>Г9<br>МІ<br>МГ |  |
| • ۱۱۱۱ خرّيجًا، والدّورة دورة بشاره الرّاعي                                                                                                                                                                       |                                                                    | ٦.                   |  |
| • منح المصلح المفكّر الميثاقيّ النّبيل                                                                                                                                                                            |                                                                    | ור                   |  |
| د. وجيه قانصو                                                                                                                                                                                                     |                                                                    | חר<br>שר             |  |
| ملفًات ملفًات                                                                                                                                                                                                     | ملفّات                                                             | ٦٥                   |  |
|                                                                                                                                                                                                                   |                                                                    |                      |  |
|                                                                                                                                                                                                                   |                                                                    | ТТ<br>V0             |  |
| • العصر للتّفكير، لا للتّكفير ناجي نعمان /0                                                                                                                                                                       | • العصر للتّفكير، لا للتّكفير                                      |                      |  |

د. نتالي خوري غريب









| مقالات                                |                     | 1.Γ  |
|---------------------------------------|---------------------|------|
|                                       | e e                 |      |
| • هل يأتي الترياق هذه المرّة من تونس؟ |                     | ۱۰۳  |
| <ul> <li>(ارمیا) (ارمیا)</li> </ul>   | الأب باسم الراعي    | 1.0  |
| • نون النصاري نجمٌ في هلال العرب      | والإسلام            | I۰V  |
|                                       | د. منیف موسی        |      |
| • أيّها الإله!! أتغضر لهم؟            | د. يوسف عيد         | ПГ   |
| • إحراق كتب الموارنة: مهمّة رسوليّا   | ة أم جريمة سياسيّة؟ | 110  |
|                                       | أنطوان افرام سلامه  |      |
| • دفاعًا عن الاقتصاد الحرّ            | د. لویس حبیقه       | IF.  |
| • حوار طرشان                          | شربل شربل           | ILL  |
|                                       |                     |      |
| قصّة                                  |                     | ILO  |
| . •                                   | 10 - 1 - 11         | IFT  |
| • سوزي                                | إيلي مارون خليل     | 11 1 |
| ان د د کاری                           |                     |      |
| شعریّات                               |                     | IF9  |
| •.1* a *. •                           | 111                 | ı۳.  |
| • وردة وشمعتان                        | أنطوان رعد          |      |
| جديد منشوراتنا                        |                     | IMI  |
| جدید مسورات                           |                     | " "  |
|                                       |                     |      |

• مخطوط من العام ١٧١ للعلاّمة السمعاني في العلوم والمنطق والجدل

• العذراء مريم في لبنان، الجزء ١١ - بعبدا



# كلمة جورج مغامس

# «ثورةً» اللامبالاة

مَن لا تُعرَفُ قَومتُه من قَلبته، ولا طبعَ له ولا طعم، الغاشي الماشي شَدقًا متراخيًا، لا يَعتريه همٌّ في شيء، ولا يعيرُ انتباهًا لشيء، أو يحرِّكُ ساكنًا فيه أيُّ شيء.. هذا الّذي على ما تقدِّرُ الأقدارُ، وتَكثرُ فيه الأوصافُ ما بين «البوكِرفايس» و«الفاتر»، وخانَه التّقديرُ والمعيارُ،..

هو اللامبالي!

فهو اليومَ جَمهرةٌ حالةٌ عارمةٌ، عندنا وفي بلدانِ جَمّة، حيثُ الأزماتُ والمآزقُ طاحنةً بعنفٍ عميمٍ وخبثٍ سَمّامٍ.. بطيشِ «السّلاطينِ» فاجرينَ ماكرينَ مارقينَ وتجّارا..

وفي المشهود بمراّة الأحوالِ أَنْ، وكما شَهِدَ القرنُ الفائتُ تيّارَ الإلحادِ، وصار له منظّرون ومريدون، قرننا هو كذلك، يَمضي يَشَهدُ تيّارَ اللامبالاةِ..

ولَعمري أنّ ظُلمةَ ذوي اللامبالاةِ أشدُّ مَضاضةً على العصرِ من ظُلمةِ ذوي الإلحادِ! إنّها الظُّلمةُ الّتي أشبهُ بالصِّفرِ منفردًا، لا قَبلٌ ولا بَعد..

بل هي كالثّقبِ الأسودِ في الفضاءِ، تأتّى من انفجارِ أجرام ابتلعت وولّدت أجراما ١١

واللامبالاةُ،

إِنْ هي..،

أُوليست هي وليدة اليأسِ المطلَقِ المطبقِ: من مطلقيّةِ حكّام يَظلِمون ويَقهرون ويُذِلّون،

يزيّفون ويزوّرون، يَعدون ولا يَفون، يزايدون على أهل الشَّكوي بشكواهم؛ ومن مسؤولينَ ومسؤولين، في قطاعات وقطاعات، يكذبون يسرقون يسخرون يسخرون الأمانات للأنَّانيّات وعبث الأهواء؟!

أُولم تَصِر اللامبالاةُ عقيدةً.. هذه العقيدة: حَصَادُ الفسادِ كثيرٌ، وإنّما النّاسُ يتوالدونَ لهذا الحَصادِ؟!

حقًّا، باتتِ اللامبالاةُ عقيدةً: كلُّ شيء فاسدٌ.. كلُّهم فاسدون؛ فلا يُصلحُ فاسدُّ فاسدًا أو يبدلُ في الأرضِ فسادا ١١

ثُمّةَ لا جَدوى.. لا رَجوة.. لا أفقٌ ولا ميناء..، فلا سببَ إذًا للإيمان بشيء، لتوخّى شيء، للاتّكالِ على شيء، للتَّطلّع إلَى شيء، لانتظار أيِّ شيءٍ،.. كلُّ شيءٍ في عُهدةِ الأقدارِ1

بلى، مِن يَشعرُ أُنّه لا يستطيعُ شيئًا، تدورُ عجلةُ الأيّام من دونِه وعليه، لا يقدّمُ

ولا يؤخّرُ.. يتأخّرُ؛ يَطمى بجَرفِ المعلوماتِ لا تُعَدُّ، ويوميّاتِ الاستهلاكِ لا تُحصى، وحُمّى التّرويجِ لسلعِ الموتِ وأعداءِ الحياةِ.. قُطّاعِ الأرحامِ والأوصالِ وطرقِ الاّمالِ،..

بلى، مثلُ هذا يصيبُه دُوارُ الفراغِ وانعدام الجاذبيّة، يَسقطُ في مَتاهةِ البرّيّة.. في دوّامة اللافرقيّة.. في اللاشيئيّة العدميّة.. في هوّة اللامبالاة: لا يعودُ يعنيه من الحياةِ شيءٌ، لا تعودُ الحياةُ تعني له شيئًا، وقولُه القولُ أبدًا: لا أُعرفَ ولا يَهمُّني،.. وسِيّانَ قيلَ بَعدُ إِنّ اللهَ موجودٌ أو قيلَ غيرُ موجودٍ..،

لأنَّه المبتلى بداءِ النَّفي خَدرًا شَللاً.. تَصلَّبًا منثورًا (سُكليروز أُون بلاك)!

ليست من وَحَم ولا من رَحِم؛

إنّها من مجتمع استنقعَ في الانحطاط.. في الإحباط، بفعل انهيار منظوماتِ القيمِ والأخلاقِ، وسيادةٍ نسبيّةِ الأنظمةِ والقوانينِ وتطبيقاتِ شُرَعِ الأرضِ والسّماءِ، وسدّ كلّ

لكأنّها من ثَمَّ (ثورةُ) التّسليم والاستسلام، هذا الاعتراضُ الضّمنيُّ السّلبيُّ الخاملُ على الما كُتبَ قد كتُبَ أمرًا واقعًا حَلْقةً مُفرغةً حجرَ الرَّحى في الأعناقِ،.. ما يُنذِرُ بمزيدِ من الانهيارِ.. يحتّمُ يعمّمُ الأُوارَ نهّابًا وأَكّالا!

«دقّ المَىّ مَىّ»..، والموتُ الموتُ للصّغار.. في لعبةِ الكبارِ !! في لعبةِ الكبار: ما فوقَ الطَّاولةِ هو غيرُ ما تَحتَها، وما على اللسان هو غيرُ ما في الأروقةِ السُّودِ وَفي سُودِ المخطَّطاتِ،.. والقولُ فيهم قولٌ مصيبٌ: ليتَهم لَم يزنوا ولم يتصدّقوا ١ فما الّذي يستطيعُه الصّغارُ؟

> إنّهم تحت المطارق، ومن الدَّلَف إلى المزراب! فهذا العالمُ إذًا مقتولٌ مقتولٌ، وفي أحشائه يختلجُ الانفجارُ!! «الكبارُ» هم آباءُ اللامبالاةِ والأمّهاتُ؛

ونحن بناتهم والبنينَ إماءً وغلمانًا، مشرّدون على الأرصفة وفي الطّرقات،.. كردستنا حبالُ الصُّرّة على نعوش المثوى الأخير..، فكيف كيف نُتَّهِمُ ونلامُ نحن الضّحايا؟!

ومن أيِّ وقتٍ، من أيٌّ دم المبلِّي عظم ..، بماذا بمن نستعينُ نَنهضُ نواجهُ نقاومُ.. نُحدِثُ التّغييرَ ١٩

إنّ مَن بأيديهم حجارُ الزّاوية رذلوها، وعلى مصائرنا ساوموا تواطؤوا، واقترعوا على أمانينا..، أجهضوا «ربيع» الخبز والحريّة والكرامة الانسانيّة بالتَّكرتُلُ المسموم.. وبأسيافِ الكرائهِ والمكارِه ودفائنِ الأحقادِ في الصّدورِ وصُفرِ التّواريخِ، صادروا اللَّهَ وقسّموه جماعات أحزابًا وأقواما...

وحيث يَفسدُ الملِّحُ، لا تَسلْ: تَفسدُ الأرضُ بوطأة الإلحادِ أم تَفسدُ بسَبخةِ اللامبالين١١

ومعًا جميعًا في ذا الموطنِ الصّغيرِ، ونحن من محنة إلى محنة، ها إنّنا، مثلاً، نَنعى أَنّنا نُعاني، يومًا بعد يوم، من اقتحاماتِ اليدِ العاملةِ الأجنبيّةِ، أيًّا

تَكنُّ؛ لأسواق العمل اللينانيّة؛ أما هو هذا إلا ما جنيناه، نحن، على أنفسنا، بأيدينا؟!

وهل أحدٌ يَقتحمُ متجرَك، مصنعَك، مطعمَك، فندقَك، مستشفاك، بيتك، مدرستَك، جامعتَك، وحتّى دوائرَك الرّسميّةُ، غصبًا وبالقوّة؟ نحن نحن من نستدعى العمالة الأجنبيّة إليها.. نحن مَن نستخدهُها ١

ثمّ نروح نشكو ونعلى الصّراخ... نَكيلُ الاتّهمات، ونُلقى اللوم، ونَفترى، ونَتجنّى،.. نُبدى تزمّتًا وتعصّبًا.. خَشيةً على الأرواح والأرزاق ومن الآتي الأعظم... والحقُّ أَنْ لَا أحدَ يُجبرُنا على شيء.. لا أحدَ يَفرضُ تشغيلَ أو إيواءَ هذا أو هذاكَ. بأيدينا أنسلم مفاتيح أبوابنا؛ من سوانا نقيمُ عليها النّواطيرَ..

فتحن إذًا، لا ندخلُ إلى مكان، أيِّ مكان، إلا وتطالعُنا وجوهٌ وألسنةٌ غريبة.. فلقد بعنا أنفسنا لشياطين قصر النظرا بلى. العلَّةُ فينا، والحلُّ بأيدينًا.

فقليلاً من الحياء، ولنَكفُّ عن التّباكي.. عن التّكايد.. عن التّناحر.. عن سفح مقوّمات التربية والاجتماع والاقتصاد وسفك قيم الحياة.. عن مقايضة الوطن.. عن تكفينَ الوطن بإلحاد اللامبالاة،.. عن وأد الانسان بهذا النُّحر الرَّهيب أو بالانتحار البليد!!

> قليلاً من التبصر قليلاً من الحرص قليلاً من التّضامَن

وكفانا أن نتكلّم باللّغو ونشتغل باللغو، وحبالُ النّار معقودةٌ فوق رؤوسنا ما بين الحدود.. من الحدود إلى الحدود!

ألا فلنتّعظُ أَن يومَ يُؤكلُ منّا «ثورٌ» تُؤكلُ سائرُ الثّيران.

الحقَّ الحقَّ إنّ عصا اللامبالة أغلظُ على الرّقاب من عصا الإلحاد.. إنّها عصا النَّحرِ أو عصا الانتحارِ!!



مدارات

## الآباتي طربيه في افتتاح السّنة الحراسيّة:

## نتابع مسيرةَ البناء والتقدّم، لا يُثنينا لا خوفٌ ولا يأسُ

تلاقى أهلُ الجامعة في قدّاس افتتاح سنتهم الدراسيّة، ظهرَ ١٠ تشرين الأوّل ٢٠١٤، وأصغوا إلى كلمة الرئيس العامّ للرهبانيّة الأمّ الأباتي بطرس طربيه، تحت عنوان: «أبي يعملُ في كلّ حين وأنا أعملُ مثله» (يو ٥/ ١٧)، مؤكّدًا، بعد بيانه مفهومَ العمل ودورَه وغاييّه في ضوء الإنجيل، أنّ الجامعة على تقدّمها وطنيًّا وأخلاقيًّا وأكاديميًّا وفي دراسة أوضاع الأساتذة والموظّفين وتأمين المساعدات للطلاّب...

قال الأباتي طربيه:

الحيّ فقط باستطاعتِه أن يعمل، وإلهُنا الحيّ يعملُ وعملُهُ خلقٌ وفداء.

والإنسانُ المخلوقُ على صورةِ الله مدعوُّ للعمل، لأنَّ وصيّةَ الخالقِ منذ البدِّ للإنسان «بعرقِ جبينِكَ تأكُلُ خبزَكَ» (٢ تس ١٠/٣) «وأقامَ الربُّ الإنسانَ في جنّةِ عدنٍ ليحرثَها» (تك ٢/ ١٥)

فالعملُ هو وسيلةٌ للقداسة، وهو أيضًا إستمراريّةٌ لعملِ الخالقِ على الصعيدِ الجسديّ، ولعمل الفداءِ على الصعيدِ الروحيّ.

يقولُ الربُّ: «الآبُ يحبُّ الابن ويُريه كلَّ ما يعمل وسيُريه ما هو أعظم». (يو ٥/ ٢٠) عندما يعملُ الإنسانُ يرى مجدَ الربّ، فانظروا إلى خدّام عُرسِ قانا، كانوا أوّلَ من رأى الآيةَ الّتي حقّقها يسوع. العملُ هو وسيلةٌ لتمجيد الله «ومجدُ الله هو الإنسان الحيّ».

نحنُ نسعى في الجامعةِ لنعملَ على بناءِ الإنسان، كلِّ الإنسان، بأبعادِه الفكريّة والروحيّة والجسديّة.

فمن خلال العلم نُساعدُه أن يصلَ إلى الحقيقةِ، ومن خلالِ الحياةِ الروحية نُدكّرُهُ بأنّه ابنُ الله، أمّا من خلال البُعدِ الجسديّ فإنّنا نُدكّرُهُ أنّهُ مواطنٌ في هذه الأرض، وهو مدعوٌّ ليبنيَ ملكوتَ الله.

وبأن نحبً ما نقوم به، نرسم طريق خلاصنا؛ فربّنا يسوع أحبّ ما قام به، ويعلّمُنا أنّه بدون الحبّ لا معنى لشهادتنا المسيحيّة.

أيّها الأحبّاء

رغم الظروف القاسية، السياسية والأمنية والاقتصادية، التي يمرُّ بها لبنان، فإنَّ جامعتكم، برعاية أمِّنا العذراء، تتابعُ مسيرة البناء والتقدّم، لا يُثنينا عن ذلك خوفٌ أو يأس.

أعودُ بالذاكرةِ إلى سنة ١٩٨٧: يومَها كان لبنان يمرُّ بظروفٍ صعبةٍ، قد





يتذكّرها البعضُ منكم؛ يومَها، استحصلنا على رخصةِ تأسيسِ جامعة، وبدأنا مسيرةَ البناء والتطوّرِ، ولم نخف.

اليوم، نعيد الكرّة:

الجامعة تتقدّم، المستوى يرتفع، الأعداد تتزايد، الاسم العلمي الأكاديمي يتضاعف إشعاعًا، وأنتم أسرة الجامعة، الأساتذة والموظّفين والطلاّب، تتابعون هذه المسيرة، بعزيمةٍ وإرادةٍ صلبة.

الرهبانيّة الّتي أرأس، والّتي تتولّى رعاية الجامعة، تؤكِّدُ لكم اليوم، في افتتاح السنة الجامعيّة ما يلي:

 الأحداثُ المؤلِمة، لا تزيدنا إلا تأكيدًا على أن الجامعة هي جامعةٌ لكلِّ لبنان، بكلِّ طوائفِهِ وفئاتِهِ ولا نميز. هدفها الأوحد أن تكون منارة معرفة يقصدها كلِّ الرحالة في بحر الحقيقة.

٢. رغم عاصفة «الإفادات»، أؤكد لكم أنّنا لن نتهاون في المستوى الأكاديمي، وأطالبكم أن تكونوا مسؤولين عن ذلك. أنتم ونحن، لا إهمال لمستوى الشهادات الّتي تمنحها جامعة سيّدة

اللويزة. إنّ هدف الجامعة الكاثوليكيّة هو تنشئة رجال ونساء قادرين على التمييز والفكر النقديّ، لديهم مستوىً عال من الاحتراف، ولكن أيضًا أغنياء بالإنسانيّة، مستعدّون لوضع مهارتهم لصالح الخير العامّ. جاء في Ex corde Ecclesiae في على الجامعة الكاثوليكيّة أن تكون شجاعةً في إعلان الحقائق المُزعجة التي قد لا ترضي الرأي العامّ، لأنها أساسيّةٌ في حفظِ الخير الأصيل في المجتمع». (1)

٣. القيادة في الجامعة هي جماعية. لكلًّ حرية رأيه: نناقش، نتحاور، نتعارض، ولكن في الختام نتخذ القرار؛ وقرارُ رئيس الجامعة ليس تفرُّدًا، بل هو ثمرة هذه النقاشات التي نحرص دائمًا على أن تكون بناءة ومفيدة. وأطلب من الأب الرئيس الذي أقدر نجاحاتِه ونشاطاتِه، أن يأخذ آراء جميع والعاملين في هذه الجامعة، الآباء والعلمانيين، بعين التقدير والاعتبار. كما أطلب منهم، هم بالذات، كما أطلب منهم، هم بالذات، الجامعة وتوصيات مجلسها الكريم.

ما آمله، وبجديّة أكثر، من خلال العمل الدؤوب للحصول على الاعتماد Accreditation، الّذي بدأتم طريقه منذ سنوات.

ه. استكمال البناء الأكاديميّ ببناء مستشفى جامعيّ حديث في المنطقة، والاستحصال على الترخيص لكليّة

الطبّ. وقد أصبحت الخرائط

والمستندات جاهزة لهذا الغرض.

المنطقة، كما في كلِّ لبنان، تحتُّم

علينا الانتباه، والسعى أكثر فأكثر،

إلى رفع المستوى والتمييز. وهذا

آ. التأكيد على أنّ هذه السنة ستكون سنة «الطالب الجامعي». وسنحاول خلالها، معكم جميعًا، أن نحقق رسالة الجامعة من حيث إعداد مواطن مثقف، أخلاقي، مؤمن، حرّ ولبناني أصيل. أناشدكم جميعًا لهدف، في إطار التعاون التربوي. لا يمكن للتعليم أن يكون مجرد عملية نقل معرفة أو تنشئة، ولكنة إرشاد لاكتشاف الطالب مواهبه، وتحضيره وتطوير كفاءتِه المهنية، وتحضيره



# لمسؤوليّات مهمّة، فكريّةً كانت أم سياسيّةً أم اجتماعيّة. وأكثر من ذلك: التعليم هو دعم الشباب في البحث عن الحقيقة والجمال، وما هو حقُّ وخير. ويأتي سموّ العمل الجامعيّ من رؤيةٍ مُشتركة للقيم بين كلِّ العاملين في المؤسّسة الجامعيّة، سواءَ انتموا للهيئة التعليميّة أو لا؛ وكونها جماعةً لا تعلّم بقدر ما تتعلّم.

٧. قد تكون الصعوباتُ التي تواجه الجامعات الكاثوليكية المتعلقة بالغد كثيرةً، لكن الحبر الأعظم البابا فرنسيس يحثنا أن نجدد فينا شغف التعليم. يقول: "إن التعليم ليسَ بمهنة، لكنه موقفٌ وطريقةُ وجود: كي نعلم، علينا أن نخرج من ذواتنا وأن نكون بين الشباب نسير معهم ونرافقهم في مراحل نموهم. أعطوهم الرجاء، التفاؤل في مسيرتهم في العالم. علموهم

رؤية الجمال والخير في الخليقة وفي الإنسان الذي لا زال يحملُ ختم الخالق. ولكن قبلَ كلِّ شيء، كونوا شهودًا في طريقة عيشكم لما تعلِّمون. إن المربّي ينقل المعرفة والقِيم من خلال كلماتِه، ولكنّه يؤثّر بالشباب حين يعيش ما

٨. إنَّ الوضعَ الاقتصاديّ العامّ في لبنان لم يسمح لنا برفع الأقساطِ للالجامعيّة، إلا بصورة ضئيلة جدَّا، ولكن هذا لا يمنعنا من التركيز الملائة أمور:

 دراسة أوضاع الأساتذة وتعويضاتهم، بصورة تسمح لهم بحياة كريمة، ولاسيما بعد التقاعد.

دراسة أوضاع الموظفين بما

ي الخليقةِ يسمح بتأمين المساواة والعدالة ذال يحملُ والحياة اللائقة. كلِّ شيء،

٣. السّعي، من خلال وضع الموازنة، إلى تأمين مساعدات ماليّة ومنح دراسيّة، من أبواب مختلفة، وبالتعاون مع مجلس أمناء الجامعة.

لن أدخل في تفاصيل كثيرة. أتركُ للأب رئيس الجامعة، لنوّابه، لجميع الآباء والعمداء والمسؤولين، وضع خطّة العمل المناسبة لتحقيق هذه الأهداف، وكلّي ثقة بقدرتهم على ذلك.

أساتذة أختمُ بالطلب، من الربِّ يسوع، محُ لهم وبشفاعة سيّدة اللويزة، أن تكونَ هذه السنة التقاعد. مباركة، وأن يُبعِدَ الشرور والمصائب، وأن يُنقذَ لبنان من الإرهاب والآلام، ويُعيد إلى

يثقد لبنان من الإرهاب والالا وضاع الموظّفين بما النفوس الطمأنينة والسلام.

# يومَ أقفلتِ الجامعةُ أبوابَما على الوديعةِ وامتشقت جوارحَما على الأبوابِ حرّاسا

- في سعيد عقل من خبر الرّحيلِ إلى التحافِ الأبدِ-

الجمعة في الثّامن والعشرين من تشرين الثّاني، جاءنا الخبرُ من مكتب رئيس الجمعة الأب وليد موسى: سعيد عقل في ذمّة الله!



وكان لقاءً، قال فيه الرئيس: إنّ الجامعة التي علّم فيها الأستاذ سعيد، وخَصّت تراثه بكرسيّ، ثمّ ائتمنها على إرثه، وفي غد على اسمه تُنشئُ مؤسسة التّخليد،.. هي ستستقبلُ جثمانَه للصّلاة والوداع يومَ الاثنين.

MDU SPIRIT TE JALE III

وكان الاثنين: شمسٌ كانونيّة، أعلامٌ، سعفٌ، شالاتٌ حمرٌ، عزفُ موسيقى، نثرُ ورود، ذرفُ دموع، رفعُ بخور ودعاءٌ ووقعُ عين على الغفوفي الأنوار..

النّعشُ الرّخامُ مَخدَّدًا بأمواج العمر، تكلّت بأسماء كتبه بَتلة بَتلة، ضفرتها يدُه الشّاعرة: رودي رحمه،.. طافت به الأكتاف كسفينة على ضلع من الأرز في الزّمن، وعلى منصّته استراح وسُطَ الذّهول وخشعة مهابات الجلال..

ثمّ أقامَ المحبّون الصّلاةَ..

وصار، بَعدُ، بعضٌ يعزّي بعضًا، حتّى كان غروبٌ...



فأقفلت الجامعةُ أبوابَها على الوديعةِ، وامتشقت جوارحَها على الأبواب حرّاسا.

وفي اليوم الخامسِ الموافقِ الثَّلاثاءَ، ترافقَ السِّعيدُ والشِّمسَ صوبَ بيروتَ، وصعَّدَ صوبَ زَحلةَ يسابقُ الأنجَم والقمرَ... والتحفَ الأيدَ...



.. وفي عَود على بدء، بعد تأبين بطريركيِّ بليغ المعاني والمفازي بالغ الإحاطات، فاستقبال ِزحليِّ وفيِّ سخيٍّ عارم شامل، وبينهما محطَّاتُ مدرسيّةُ شعبيّةُ تحيّي،..

في هذا العَودِ هذي وقائعُ وقّعتها أصواتٌ في الجامعة- «جامعتهِ المريميّة»:



في عظة القدّاس اعتبر الرئيس العامّ الأباتي بطرس طربيه مرور سعيد عقل في الجامعة نعمة مميّزة.. قال:

«تُعُظِّمُ نَفْسيَ الربَّ وتبتهجُ روحي بالله مُخَلِّصي (لو ٢/١٤-٤٧).

إِنَّ نشيدَ مَريهمَ العذراء الرائع، يُشَكِّلُ مُلَخَّصًا لِكُلِّ تاريخ الخلاص، لِجَواب الإنسان الأُمين عَلى مَحبَّةِ الله ودعوَته. البتولُ، أمامَ ما صَنْعَهُ الربُّ في حَياتها، بل في حياتناً نحنُ البَشَر، إذْ تَجَسَّدَ وَرَفَعَنا، أضْحَتْ كائنَ تَمْحيد وعبادة لهَذا الإله الّذي عنْدُما تُدْرِكُهُ لَنْ يُمْكِنُكَ أَنْ تَهْرُبَ مِنْ مَحَبَّتُهِ، لأَنَّهُ إِلَّهُ الحياة، ومُعطى الحياة مَعْناها، «وهُوَهُوَ أُمْس وَاليَوم وَإلى الأَبُد».

نُعَظِّمُ الرَبَّ، مَعَ مَرْيَم، ونَبْتَهِجُ به، لأَجْل عَظائمه. ونُشْكُرُهُ لأَجْل الإنسان الْمُؤمِن، الأُديب، الْمُفَكِّر والعَبْقَريّ سعيد عقل. نُؤدِّعُهُ اليومَ، ونَحْنُ نَتَذُكَّرُ مَن كانَ، أمامَ الله والبُشَر، الإنسانَ الْمُمَيَّزَ الْمُدهِشَ بِتَفْكيرِهِ وتَصَرُّفِهِ وَرُؤَاهِ. بِفِطْرَةٍ إنسانيَّةِ رُوحِيَّة، عَرَفَ هذا الرجلُ أَنْ يَتَعَدَّى مَحدودِيَّةُ البَشَرِ، لِيَتوقَ دائمًا إلى غَيْرِ الْمَحدود ويَسْعَى إلَيه. لَمْ تَكُنْ نَفْسُهُ لِتَكْتَفِيَ بِالقليلِ وبِالعادِيّ، لأَنَّ آفاقَهُ اللاحُدُود. أُحَبُّ الْكِتابةَ شِعْرًا وَنَثْرًا، فَأَبْدَع، أَحَبَّ لُبِنانَ فَفَكَّ عِقْدَةَ صِغَرِمِ وأعْطاهُ أَبْعادَ الكون، وَأَحَبُّ اللهَ الثالوثُ الأقدسَ والعذراءَ، فَنَمَتْ مَعْرِفَتُه في العُشْق الإلهَى وتَبنَّى الْخَيْرَ، قالبًّا وَقَلْبًا، وَنَبَذَ الشَّرُّ صَراحَةً، وَكَرهَ الزيْفَ بثُبات. إِنَّهُ الصِنْديدُ الْجَرِيءُ الَّذِي يَعْمَلُ ولا يَتْعَب، يَحْيا وَلا يَنِنتَهي، أيرُقُدُ ويَمْلا الحاضِرَ ذِكريات وَكَأَنَّهُ حَيٌّ يُرْزَق.

يَتَكَلَّمُ فَتَجِدُ ذاتَكَ أَمامَ أساطيرَ، إذا تعمَّقتَ بها تُجدُها حَقيقَةً وَحَياة. يَكُمُنُ سرُّ نَجاحِهِ في الإيمانِ. فَقَدِ اغتَذَى مِنْ كَلِمَةِ الله، وَأَبْدَعَ فِكْرًا روحِيًّا، قَلَّ نَظيرُه، إِذْ جَمَعَ بَيْنَ العَقيدَةِ وَالْجَمال، وَرَأَى في الكِيانِ البَشَرِيِّ الْمُخَلَّص رائِعَةَ الأَلُوهِيَّةِ وتَتْميمَ تَدْبيرَ الْخَلاصِ. سَلَبَتِ العذراءُ مريمُ قَلْبُه، فَتَغَنَّى بها وَكَرَّمَها. عاشَ البُنُوَّةَ لَها، فُوجَدَ نَفْسَهُ مُنْتُمِيًا إلى كَنِيسَةِ ابنها، مُلَبِّيًا دَعْوَةَ الإبْنِ لَه: «هَا هِيَ أُمُّكَ» (يُو ٢٧/١٩). إنّه الْمُحَدِثُ وَالْمُحَفِّزُ في جامعة سيدة اللويزة، وقَدْ زُيَّنَ مَنابرَها لِسنينَ بِفِكْرِهِ وَتَأْمُّلاته، وَعَلَّمَ العَقْلَ حُسْنَ السَبيل، والقَلْبَ سِرَّ الحياة، ناظِرًا إلى مَرِيَم. تَرَكَ لَنا مِيراًثًا، نَسْتَقْبلُهُ في تَواضُع مَريَم، مُعتبرينَ مُرورَ سَعيد عَقْل مِنْ هَهُنا أ نِعْمَةً مُمَيَّزَةً لَنا كَجامِعَةٍ رُهبانِيَّةٍ مَريَميَّة







هِيَ ابنَةُ الكَنيسَةِ الْمارونِيَّة وَالكَنيسَة الْكاثوليكيّة. ارْقُدُ بِسَلام يَسوع يا سَعيد عقل، وَلْتَكُنْ سَعادَةُ الآبِ حَظَّكَ الأَوُّفَر، وَلْيَكُنِ الْجَمالُ الإِلَهِيُّ شَغَفَ عَقْلِكَ مَدى الأبد.

يا مَرْيَمُ، أَيُّتُهَا الساهِرَةُ، سَيِّدَةَ اللويزة، احْفَظي ابنَكِ سَعيد في عبورهِ إلى دارِ الْخُلود، وَلْيُكُنْ نَصيبُهُ مَعَ الأبرارِ في الفَرَحِ الأبدِيِّ بِمُشاهَدَةٍ وَجُهِ ابْنِكِ الكلمَةِ الْإِلَه، مُنْشِدًا: تُعَظِّمُ نَفْسِي الرَبُّ وَتَبْتَهِجُ رُولَى بِاللَّهِ مُخَلِّصِيَ. آمين. أ



وكان الأب فادى بو شبل المرشد العامّ في الجامعة، قال في صلاة الاستقبال وتسجية الجثمان بالأصالة وبالإنابة عن رئيس الجامعة:

«في أيّام شبابي... طلبتُ الحِكمةَ عاليًا في صلواتي، أمامَ الهيكل تضرّعتُ لأجلها، وإلى آخر أيّامي التمستُها... وما إن أمَلتُ أذُني إليها قليلاً حتّى كوفئتُ بكثير من المعرفة، وكان لى فيها نجاحٌ عظيم، فالإكرامُ كُلُّه لِمَن أتاح لَى الحكمة » (سىي ١٣/٥١\_١٧).

اليوم، وهنا، في جامعة سيّدة اللويزة، التّى كان الأستاذ سعيد يُحِبُّ أن يُسَمّيها «جامعتى المريميّة»، اجتمَعنا.

احتَمعنا للصّلاة والتأمُّل. احتَمعنا لِنُقدِّمَ للربِّ شُكرَنا عن كُلِّ نعمةٍ حَباها لفقيدنا الغالى، وعلى كُلِّ نعمةِ نلناها نحنُ الَّذينَ نرغبُ في الوصول إلى الحقيقةِ والجمال والمحبّة.

فمع الكبير نُردِّد: «ما أجمَل من يسوع إلاّ رؤية يسوع».

الأستاذ سعيد، من يستطيعُ أن يُدركَ كيف كان يستقبلُ يسوعَ القربان، وبأيِّ حُبِّ وحرارة إيمانيّة؟

فهو الندى انقطع في أواخر أيّامِهِ عن تناول الطّعام، ظلَّ مواظبًا على تناول القربان، فكان ما أن يسمَعَ أنّ الكاهنَ يحملُ إليهِ جسَد الربّ حتّى يفتَح فمَهُ ليقبَلَه في كيانهِ.

الأستاذ سعيد، من يستطيعُ أن يتجاهَلَ تلكَ المواقف، التي بها عَبَّرَ عن عَيشِهِ لكلام الله؟

فهو أدرك أنّ «مَن واضَعَ نفسَهُ ارتَفَع، ومَن رَفَعَ نفسَهُ اتَّضَعَ (لو ١٤/١٨)؛ ولذلكَ كان يريدُ، لو استطاعَ، أن يكتُبَ قاموسًا، يدعوهُ قاموسَ السّماء، فيه يجدُ الإنسانُ

اليوم، أيُّها الكبيرُ بتواضُعِكَ، أيها الشّامخُ بوداعتِكَ، أيُّها المرفوعُ الرأسِ

شُكرًا أستاذ سعيد، لأنَّكَ أبدعتَ ما

شكرًا، لأنّكَ مع الفكر والإيمان نشدت الحقيقة وأنشدتها حلّة بيضاءً

شكرًا، لأنَّكَ أحبَبتَ جامِعَتَنا ومَنَحتَها

شكرًا، لأنَّكَ أحبيتَ الكلمةَ، والكلمةُ كان

عند الله، وكان الكلمة الله... به كان كلّ

شيء وبغيره ما كان شيء ممّا كان. فيه كانت

الحياةُ، والحياةُ نورُ الناس (يو ١/١-٤)...

والكلمة صار بشرًا وعاش بيننا فرأينا مَجدَهُ

واليوم، معكَ نستطيعُ أن نصرُخَ أمامَهُ

وأمامَ العالم كلّه «ليسَ أجمَل من يسوع إلاّ

رؤية يسوع»، الإلهِ الكلمةِ المُتجسِّد. آمين.

مجد وحيد من الآب (يو ١٤/١).

ثروتك الفكرية.. لأنَّك أحببَت رهبانيَّتنا

المريميّة وعَزَزتَ رهبانَها!

بمحبِّتِك، نريدُ أن نقولَ لك:

أبدعتَ من شعر فخم مُعجِز في فِكَر وصُور وتوقيعِ أنغامٍ.. ذُهِّبَ تَاجًا على مجر لبنان!

البنويّةِ بمريمَ العذراء، الّتي اعتبَرَها حالةً فريدة بين القدوس والقديس؛ فمريم بوصفها مخلوقةً هي أقلُّ من القدّوس، ولأنّها أمُّ يسوعَ الكلمةِ المُتجسِّدِ فقد فاقت كلُّ القدّيسين. والحقُّ أنّه ناداها في لحظاته الأخيرة، بأعلى صوته، وكرّر دُعاءَه بصوتِ أعلى فأعلى مهلّلاً: «مجدُ مريم يتعظم في المشارق والغروب».

طريقَ التُّواضُع والوداعةِ والمحبّة. وفي هذا القاموس، ليس من مكان لكلمات لا تَنتمى أو لا تُنْمى بعالم السّماء، عالم النّقاء والبهاء، عالم البراءة والقداسة والفرح المطلق،.. على ما أسرّت، بخَفر الأمانةِ، والمكرَّسةُ» لعقودِه الأخيرةِ وجُملةِ أسراره وخفايا تراثِه: السيدة الفاضلة مارى روز. عجبٌ، كيف وكم كان هذا الرّجُل يُجبُّ

القداسة، وقد قالَ لي يومَ منحني جائزتَه عن خدمتي في زيارة تريزا للبنان: إنّ «القداسة مثلُ الكَرَم»، معتبرًا أنَّ الكَرَم أُمُّ كلِّ الفضائل، ويأتى من القداسة؛ ومضيفًا: لا أحد يتكارم إلَّا القدّيسون، لأنّ القدّيسَ يُعطيكَ حياتَهُ...

وهنا، لا بُدَّ من الإشارةِ إلى علاقتِهِ



وعند الحبيب المسجّى وقفَ الأحبّةُ يقولون بالنّظرةِ والدّمعةِ.. وبالكلمات التي قد

ها هو يعود: مخمّرًا بالقيم والجمال، مضمّخًا بعطر الأرز، متوّجًا بغار الحبّ، مبتلاًّ وتودِّعك أجمل الأماني والصلوات. بدموع الحنين سكبناها، البارحة، على صباح ..

> مرفوعَ الجبين كأنّه صنّين ها قد وصل! مشوار جينا عالدني... مشوار وها هو في مشواره الأخير إلى هذه الجامعة.

آلاف المشاوير، منذ خمس وعشرين سنة، كان يقوم بها، كلُّ صباح، إلى هذه الجامعة: يدخل الصفوف، يبتسم للطلاّب، يصلّي معهم، يخاطبهم، يحاورهم، يرتفع بهم، ويترك عطرَ أشعاره والصدى مرشوشًا في الزوايا، وفي عيون الشباب والصبايا.

وفي هذه القاعة بالذات، كم سمعناه، يخاطب الجميع بلغة الكبار: من جُودةِ وحدَه، والناسُ من عددِ. في كلّ حرفِ رمي كان الكُبارا، كأنْ

نتذكّر المرّة الأخيرة، منذ سنتين، وهو جالس على ذلك الكرسيّ، وجنبَه عملاقً آخر، وديع الصافى، وتحتار الجامعة: أيّهما الملك؟

اليوم، نحن نتكرّم به: هو من سَجّى جثمان الأخطل الصغير، منذ خمس وأربعين سنة في الجامعة اللبنانيّة؛ وهو الذي كان يردد: هذه جامعتي، أوصيكم بها. نحن، يا معلَّمي، يا سيّد، نحن للوصيّة أوفياء!

مرفوعً الجبين كأنّه صنّين ها قد وصل!

مشوار جينا عالدني... مشوار وها هو في مشواره الأخير إلى هذه الجامعة.

جامعتك، اليوم، تبكى بفرح، تودّعك

وفى نعش من صخر لبنان، فى نعش من كتب وحبر وشعر، في نعش صنعه الحبّ، نودّعك..

ونردّد معك: أقولُ: الحياةُ العزمُ، حتَّى إذا أنا انتهيتُ، تولِّي القبرُ عزميَ من بعدي.

ولن تنتهى! فالكبار المتمرّدون لا يسعُهم نعش، ولا تسجنهم قبور، ولا يغيبون بإغماضة عين. مع كلّ رندلات بلادي، مع يارا، مع إغنار، مع رشا، مع الزنابق والورد والبخور، مع دمعة البردوني، ودموع الشام وعمّان والقاهرة وبغداد، مع دموع مكّة والقدس- زهرة المدائن، مع انحناءات أعمدة بعلبك، ننحنى ونقول:

من زهر لبنان خذ عرشًا ومن قيم لا زهرُ لبنانَ منّانٌ ولا القيمُ.

...



وهذي مختاراتٌ من مُدَوَّناتِ المعزّين (رجالَ دين نوّابًا وزراءَ سفراءَ نقباءَ قضاةً أدباءَ فتّانين إعلاميّين عسكريّين ومحبّين مريدين كُثراً..)، استُلّت اتفاقًا لا احتسابا:

د. بوسف كمال الحاج:

سعيد عقل: قُرّةُ وفا عنى عين الله.. غُرّةُ إباء على جبين لبنان.. دُرّةُ بهاء في ثريًا الكلمة...

المحامي صلاح مطر:

.. عالِّ على الموتِ مثلَ الأرزِ في عَلمي خلّدتَ لبنانَنا، قال الرّحيمُ: «نَم»

د. عبدو يونس:

ونحن نثرًا لو قدرنا كتبناك كتىتُ لىنانَ شعرًا خالدًا

الشاعر أنطوان رعد:

القصيدة العربيّة بعد رحيل سعيد عقل أرملة، والشعر يتيم؛ فالنسر الذي شكّ راية طموحه في ملاعب النجوم، وترك وشم منقاده على جباه الشموس، طوى جناحيه في طريق العودة إلى ثرى مسقط رأسه...

الشاعر جورج شكّور:

إلاّ زعامةَ فكر عمرُها الدّهرُ كلُّ الزَّعاماتِ مرهونٌ بها زمنٌ

الشيخ سامي أبو المني:

.. كبيرٌ برسالته الوطنيّة بأدبه وشعره وحضوره، عظيمٌ بصوته من أجل أن يبقى لبنان مجدًا ورمزًا وعطرًا يضوع الوجود.

الأب بطرس عازار:

«لبنان إن حكى».. حكى أنّ سعيد عقل، ليس فقط المعلّم، بل هو مدرسة في الشعر والأدب والوطنيّة والقيم والايمان والتبادع...

القاضي الأوّل جان فهد:

إلى القامة التي أظهرت أجمل ما في لبنان من بهاء واختزنت أسمى ما فيه من قيم،

المثقّف بالدرجة الأولى؛ وهذا ما بميّزه...

العماد القائد جان قهوجي:

شاعرَ لبنان العظيم، سوف نظلٌ نذكرك صديقًا وفيًّا للجيش إلى الأبد، بقصائدك وأغانيك الخالدة على مرّ الزمن...

الأب كميل مبارك:

.. سعيد عقل له منّا الوعد أن نحمل المشعل الذي أراده نورًا لعظمة لبنان ولكبر كلّ

د. عصام خليفة:

إلى عظيم قد لا يتكرّر، إلى من حمل

في قلبه همّ لبنان وبنيه، نقطع العهد

بأن نستمر نحمل أمانة الانتماء إلى

سعيد عقل صورة لبنان التي لا تموت...

لن يطول الزمان حتى تُكتب قصائد سعيد

عقل وأيقوناتُه الشعرية والأدبية على

بكلماتك يا شاعرَ الأرض والسماء،

تركت للانسان ثروة أدبية وثقافية

شممٌ وقوفٌ على القمم، هذا هو سعيد عقل.

ما وطئ، عمرَه سفحًا ولا نزل وهدا

واليوم إذ يهوى، إنّما يهوى «صُعُدا».

وقعُه في الدنيا سيبقى له دويٌّ، «كوقع

سيبقى وسنبقى، ولبنان سيبقى لأنّا

المؤمنون به، ولأنّ ما أترعه به من

.. سعيد عقل، بين كلّ الشعراء، هو

جدران مكّة ودمشق والنجف الأشرف.

هذا الوطن العظيم.

الشيخ حسين أحمد شحاده:

الأب جان مارون مغامس:

الوزير منير الحاج:

تنتقل من جيل إلى جيل...

الهنيهةِ في المطلق».

مجد عصيٌّ على الزوال.

الوزير عادل قرطاس

الشيخ عيّاس الجوهري:

لقد تعلّمنا الوطنيّة اللبنانيّة وعلّمناها من خلال شعرك وأدبك.

عبّود يوسف فضّول:

.. هو الخلودُ لما أعطى وما كتب

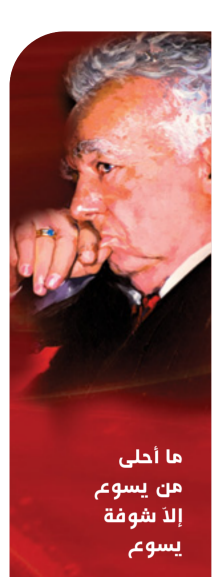
وفى المناسبة، رأى د. أمين ألبرت الريحاني أنَّ سعيد عقل أتى إلينا ليبقى، فقال:

أكرِمْ بوحي أميرِ الشّعرِ والكَلِم...

حين جلست لأكتب عن سعيد عقل سبقت الأسئلةُ كلَّ جمل السرد أو التقرير. فأيّ معنى لرثاء عبقرية يصعب أن تتكرّر؟ وهل من الضروريّ أن أرثى سعيد عقل كى أشعر بأنَّني قمت بواجب منتظر منِّي؟ ما قيمة الرثاء في مثل هذا الموقف؟ أليس الرثاء بابًا أدبيًّا، أو غرضًا شعريًّا، قد اندثر؟ وهل يحتاج سعيد عقل إلى رثاء مني أو من سواي؟ هل يحتاج حضوره إلى كلام يؤكّد هذا الحضور؟

سعيد عقل الجسد انتهى منذ أيّام ليبدأ سعيد عقل الفعل والروح والعقل. حياته الأولى وصلت إلى نهايتها الراضية المرضيّة بسلام الأنبياء وهناءة الأطفال لتبدأ حياته الثانية ليس على المقلب الآخر من هذا العالم وحسب، بل لتبدأ حياته الثانية أيضًا في قلب هذا العالم. فسعيد عقل الشاعر أسِّس البارحة ليبدأ اليوم. وسعيد عقل شقَّ البارحةُ طريقَ الحداثة في قلب الشعر العربيّ الكلاسيكيّ ليكملَ اليوم هذه الطريق. وهو شقَّ البارحةُ طريقَ الرمزيّة في الشعر العربيّ المعاصر ليكملَ اليوم تلك الطريق. أسّس البارحة لمعاني الطموح والعنفوان اللبنانيّين ليُكملَ اليوم معالمَ تلك المعانى وخصائصَها والميّزات.

اليوم يفتتح سعيد عقل حياته الجديدة وأيّامه المتألّقة التي يتباهى فيها شعره المتفرّد، كما يضىء فيها نثره المشرق المتأنّق. ولئن طالت حياته الأولى وفاقت المئةُ سنة، فلسوف تمتدّ حياته الثانية إلى ما لا نهاية. نحن جيل سعيد عقل أصحاب حظّ في كوننا قرأناه ورافقناه ورأيناه وسمعناه وتابعناه وجالسناه فاشتركت حواسُّنا، كلُّ حواسَّنا، في الاحتفال الدائم به وبنتاجه الذي يصعب أن يتكرّر. أمّا الأجيالُ القادمة فسوفَ تسعدُ بكونها صاحبةُ حظُّ في اكتشاف سعيد عقل، كلِّ يوم، شاعرًا فذًّا يخاطب الآتي قبل أن يخاطبَ الحاضر؛ يخاطب الزمان قبل أن يخاطبَ المكان؛ ويخاطب الغيب قبل أن يخاطبَ مَن يراهنون على الغيب. سعيد عقل زوّدنا بمادّة مشرقة ثريّة نستطيع أن نضيء بها فعل التبادع، شعرًا ونثرًا مئاتٍ من السنين القادمة. ولئن حظينا نحن بـ مادّة سعيد عقل طوال قرن كامل، فلسوف تحظى الأجيال القادمة بـ«جوهر» سعيد عقل لقرون طويلة أتية، لأنَّ جوهره المتجدِّد من جيل إلى جيل سوف يقدِّم لنا وللتاريخ صُوَرًا لامتناهية من حقيقة سعيد عقل المنفتحة على الأتى والمتجدّدة مع الأيّام. إنه أتِ إلينا، هذه المرّة، ليبقى؛ آتٍ ليحفِّزَ أجيالُنا القادمة كيف تكونُ العبقريّة، وكيف تُمارَسُ العبقريّة فتُعطي عطاءها غير المسبوق وغير القابل لأن يتكرّر.





وتحت عنوان: سعيد عقل إكليل غار على جبين وطن!، وفي لقاء مع طلاّب الجامعة في دير القمر، قالت أستاذة مقرّرات اللغة العربيّة د. سوسن النجّار:

لم نكن لنصدّق أنَّ «الأستاذ» سيغيب عنًّا؛ وكأنَّ تلك السنوات التي تجاوزت القرن ليست بكافية، فتحن لا زلنا عطاش زاده، وكنّا لا زلنا ننتظر المزيد... ولكنّه، يحقّ له، وقد دخل ملكوت البقاء، أن ينام قرير العين؛ فلقد تجاوز الفناء بخلود كلمةٍ ستبقى أبدًا مدينة لأستاذها ومعلِّمها، وعاجنها... وصانعها ومُلَعَّبها!

«أنا لا أبداً أبدًا، بلُ أكمل»... هكذا كان يقولُ الشاعرُ الكبيرُ سعيد عقل عن إبداعهِ الشعريّ، وحسبنُنا اليومَ، وقد فارقَنا جسدًا ليبقى النموذجَ الحيّ لنهر فوَّار لا ينضب من العطاء والفنّ والسموّ الفكرىّ والأدبىّ، أن نكمل؛ لأنَّ ما قيلَ، وسيُقالَ في سعيد عقل لا نهايةً له، بل هو بدايةٌ مستمرّةٌ استوحَتْ انبثاقَها من صاحب الأعوام الاثنين بعد المئة، وفي قلبه ضجيجٌ دائمٌ يتفجّرُ بألفِ ينبوع وينبوع ليروي به الأنام.

لعلَّ هذا الطفلَ الوحيدَ على شقيقتين لم يعرفُ وهو يبصرُ النورَ في بيتِ ذويه الفخم المتربّع في صدر عروسةِ البقاع «زحلة» في ٤ تمّوز من عام ١٩١٢، بأنّه سيكتبُ للتاريخ فصولاً، وسيقودُ الفنَّ الإبداعيَّ في صولاتٍ وجولاتٍ، يخرجُ فيها دائمًا خروجَ المنتصر، المتوَّج بإكليل الغار، والعازف دائمًا وأبدًا عن المساومة على حساب الحقّ والجمال والحرّية.

حُلُمُه ُ الأُوَّلُ كان أن يصبحَ مهندسًا، وكان ولِعُهُ بالأرقام والرياضيّات كبيرًا جدًّا، لكنَّ الأقدارَ كانت له بالمرصاد، فتحوَّلَ الحُلُمُ، بفعل ظروف ماليّة فاسية ألمّتْ بالبيتِ العريق، إلى صفحات تمتلئ عزفًا من روح خصّها الله بفرادة فكريّة، فتوهّجت ألقًا يفيضُ برائع الكلام وأجودِه، وهو بعدُ في الخامسة عشرة من عمره.

رحلتُهُ الأولى عبرَ الصحافةِ والتعليم، امتدُّ جزرُها في الثلاثينيَّات ليصلَ إلى أبواب كبرياتِ الصحف والمجلاّت التي تتزعّمُ تيَّارَ الكُلم في العاصمة بيروت أنذاك، فدخلها دخولَ الفاتحين، إذ سبقتْهُ شهرتَهُ الفريدة، والتي حصّنها علمًا ومعرفةً وتعمّقًا في كلّ العلوم، وأشدِّها احتكاكًا بالإنسان، والخلق، والوجود، بعد أن كرَّس من السنواتِ ما يزيدُ عن الثلاث في استقصاء المعلومات من خلال أمّهاتِ الكتب القيّمة التي تمكّن من الاستغراق فيها في مكتبة أحد الضبَّاط الفرنسيّين. وفي هذا يقول: «لماذا قرّرتُ الانتقالَ إلى الأدب، مع أنَّ الأدب ليس ميلي ولا طبيعتي؟ لسبب بسيط: اكتشفتُ أنَّ الأدبَ هو الحقلُ الوحيدُ الذي يمكنُ أن أدرسَه لوحدي وأقومَ بتحصيله فيما أنا أعمل. عندها صمّمتُ أن ألجَ عالَمَ الأدبِ مثقّفًا ضليعًا فيه، والطريقةُ الوحيدة: أن أطالع الأدبَ العالميّ كي أعرفَ من أوَّل الطريق ما الذي يجب أن يكونَ في رأس الأديب ليكونَ خلاَّقًا».

وهكذا، زيَّن اسمُ سعيد عقل، بوقار العارف، وتمكّن العالم، صفحات «البرق» و«المعرض» و«لسان الحال» و«الجريدة» ومجلّة «الصّيّاد». وتابع رسالة التعليم، فدرّس في مدرسة الآداب العليا، وفي مدرسة الآداب التابعة للأكاديمية اللبنانية للفنون الجميلة، وفي دار المعلّمين، والجامعة اللبنانيّة. كما درّس تاريخ الفكر اللّبنانيّ في جامعة الرُّوح القُدُس، وألقى دروسًا لاهوتيَّةً في معهد اللاّهوت في مار أنطونيوس- الأشرفيّة، وكان لجامعة سيّدة اللويزة أيضًا من فكره وإبداعه نصيبٌ خلال السنوات الطوال المنصرمة.

استطاع سعيد عقل، وبفترة زمنية قياسيّة أن يصبحَ الرقمَ الصعبَ في المعادلة الأدبيّة والفكريّة، وفي تغيير بعض السلوك الذي كان متبعًا منذ عهود، فكان أن أنشأ مدرسةً في فنّ الكتابة، أو صناعة الكتابة، كما يقول (تطوّرت إلى مقرّر جامعيّ درّسه بنفسه، وهو بعنوان: «كيف تُبدع؟»)، انضوى تحت لوائها كثرُ من أصحاب الأقلام الفذّة، والأعمال المجيدة التي لهم بها تاريخُنا وإرثنا يشهد، [أمثال: الأخطل الصغير، وأمين نخلة، وبطرس البستاني، وخليل وسعيد تقىّ الدين، وفؤاد افرام البستانيّ، وبولس سلامة، وأنطوان قازان، وغيرهم]. ما دفع صلاح لبكي، وهو واحد من مؤسسي «الجامعة الأدبية» إلى جانب فؤاد افرام البستانيّ وشارل قرم وتقيّ الدين الصلح للقول: «يوم يبدأ هذا الشاعر بنشر قصائده، سنكسر أقلامنا»!

نعم، كان صدى قلم سعيد عقل المبريّ بحُلُم تحقيق «ورشة إبداع في لبنان» مدوّيًا، خفّاقًا في الأعالى، وها هي النتاجات الشعرية والأدبية ترى النور، فكانت «بنت يَفتاح» المأساة الشعريّة، وقصيدته التاريخية الوطنية المطوَّلة، بل الملحمة: «فخر الدين»، وتلتها «المجدليّة» ف «قدموس»، والمجموعة الشعرية الرائعة «رندلي»، و«مُشكلة النخبة»، تلاه كتاب «كأس لخمر» و«لبنان إن حكى»، والديوان الشعرى «أجمل منك؟ لا...»، ثُمَّ «يارا»، و«أجراس الياسمين»، و«كتاب الورد»، و«دُلزي»، و«كما الأعمدة»، و«خُماسيّات»،

ودخُماسيّات الصبا)، وديوان شعر باللّغة الفرنسيّة أسماه ( الذُّهب قصائد)، هذا عدا المقالات والإبداعات التي كانت تخرج عن دفّتي الكتب لتّلقى مكانها مباشرة في قلوب محبيه وقرَّائه ومستمعيه.

ولم تقف قصائده عند حدود الإيقاع الشعري، بل تعدّنه لتتّحدَ بالألحان، وبصوت السيِّدة «فيروز» الملائكيّ، فكانت: «ردّني إلى بلادي»، «غنّيتُ مكّةٌ»، «شام يا شام»، «من أين؟»، «أمّى يا ملاكي»، (شال»، (يارا»، (مشوار»، (بحبَّك ما بعرف»، (مرجوحة»، (لمين الهديّة»، «فتّحهن عليٌّ» «دقيت طلّ الورد عالشبَّاك»، وغيرها ممَّا يضيق المجال في إيراده الأن.

هذا، وسعيد عقل يترجمُ دائمًا مبادئَه وأفكارَه بنتاجه الشعريّ والأدبيّ، عازيًا إلى الشاعر خلقَ الثالوث العظيم: «الشعب- المرأة- القارئ». فالشعب عنده وطنٌ، وعدالةٌ، ووعيُّ، لذا فحبُّه لوطنه يتخطَّى دائمًا الكلماتِ المخطوطةُ، فقال في لبنان: «لو لم يكن لى ربٌّ أعبُدُه، لكان لبنانُ هو ربّى، دافع عن لبنان وتاريخه وأهمّيته إلى ما لانهاية، وأثمل قصائده بشعاع النور الذي أشرق عليه من هذا «اللبنان» الذي ترابه زُرع في الجنّة، وأرزه في عرش الربّ العظيم!

أمَّا المرأة، فلها عند سعيد عقل المكانة «الممتنعة»، المكتنزة عفّة وشموخًا، فقرّبَها من الجمال الأسمى، مستندًا إلى دورها المبدع كواهبةِ للحياة، كأمّ، وكزهرة تتفتّح طيبًا وعطرًا، لأنَّ العطرَ من ذاتها، ومن إبداعها، مؤمنًا بثالوث شعره في قدموس: «الحقّ، والخير، والجمال، والذي يتلاقى مع ثالوث العقل المسيحيّ: «القدرة، والمعرفة، والمحبَّة". وفي هذا المعنى يقول شعرًا، في كتابه «خُماسيَّات»:

> «بكتب، ثلاثة بيخطرو عالبال: وج اللي هز تلى وغنت همس، وأوَّل بنت لفّيت عنقا بشال، والشمس، صورة هالخلقني وقال: ابداع، انتخى، عطيهن... وضلّ الشمس»!

وإذا كان الشعرُ لدى سعيد عقل هو «افتعالٌ لأجل هدف معيَّن»، فإنَّ تنشئةَ القارئ هي فرعٌ من هذا الهدف؛ لأنَّ دورَ الشاعر هو البناءُ والاعتلاء. فالقارئُ المثقَّفُ نتاجُ الشاعر المثقّف المتقن لصنعته وإبداعه. ولهذا، وضع سعيد عقل جائزةً ماليّة باسمه (في ٤ تمّوز عام ١٩٦٢، وتوفَّقت فسرًا عام ١٩٧٥) تُمنح لمن يبدع، أو يفيد بإبداعه لبنان والإنسان والإنسانيّة جمعاء، فكانت أن مُنحت لمئةٍ وستّين شخصيّةُ، لبنانيّةُ وغير لبنانيّة، على

المشوارُ مع سعيد عقل طويل جدًّا، ولا يمكنُنا أن نحدَّه بصفحاتٍ معدودات، ولكنَّنا آثرنا في هذا اللقاء الوجدانيّ الحالم أن نعطي لمحةً، وإن موجزةً عن هذا المبدع الكبير من لبنان، آملين بأن يجد فيه طلاّبنا الأعزّاء قدوة ومثالاً في اجتراح المآثر، بفعل الإرادة والتمسّك بالإيمان الصادق، وأن يتعلّموا من هذا العملاق الذي لم تقعدُه السنوات عن إتمام رسالته كإنسان، ولم يثنه القدر عن السير في معترك الحياة بكلّ إباء وفخر كونه إنسانًا، إذ يقول:

انتهیتُ تولَّی القبرُ عزمی من بعدی «أقولُ: الحياةُ العزمُ، حتَّى إذا أنا

فمنه تعلَّمنا ولا زلنا، بأن تكونَ أحلامُنا راقيةً، حدودُها الفضاء، وبأن نكونَ كبارًا، فالحياةُ خُلقت للكبار!

فلروح هذا الكبير ألف تحيّة، وعهد بأن نبقى أوفياء لأدبه الفذّ، وهو الظاهرة

المبدعة التي يصعب أن تتكرّر، ولتكن روحه في السماء محلّقة في حضرة وجه

> «مرّة سمعت عصفور شو مهموك مسلطن، وعميخطب ويتجلّى يقلُّو لإبنو طير وتعلَّى فتافيت خبز قلال بيقدوك بس السما رح تلزمك كلاً»



ومن زحلة حاءنا صوتُ آخرُ، صوتُ بلديٌّ بردونيٌّ جليٌّ الدَّأبِ في صنعة ِ الأدب، هو د. راني جوزف الغصين، فرفع يمين

سعيد عقل مَلِكٌ على سُدَّةِ الشِّعر بتاج

ترجَّل الفارس عن صهوة جواده ورحل خلف الآفاق ومطاوى الزّمن. هوى المارد وأسلم الرُّوح بعد نيِّفٍ وأربع سِنوات بعد المئة، بعد أن «ملاًّ الدُّنيا وشغل النّاس» فكان خِدْنًا للمتنبِّي أمير الشِّعر العربيّ، وسيظلُّ إلى آلافِ ومئينَ يشغل الخواطر والضَّمائر ويهزَّ أسنَّة القوافي والأبيات والقصائد.

هل هي خُسارةٌ لزحلة ولبنان به؟ أم أَنَّها خَسارةٌ للشِّرق والغرب، وقطعٌ لِوتر الشِّعر المُرنِّ في آذان العصور؟

رأيته طودًا يَجبه العواصف والأعاصير،

عرفته وأنا طفل، وقد طالما زرته مع والدى الشَّاعر جوزف الغصين وقدَّم لي دواوين شعره ممهورةً بإهداءٍ منه وتوقيع. علاقة والدى به ترقى إلى سنة ١٩٥٠ يوم كان تلميذًا له في كلِّيَّة مار أفرام، ثمَّ صار أستاذًا في هذه المدرسة وشريكًا في أستثمارها. لقد عمل والديُّ معه في ثورة اللُّغة والحرف وأَطلع الدِّيوان الشِّعري الثَّاني (نُوَّار) سنة ١٩٦٢ بعد «يارا" الدِّيوانُ الأُوَّلِ عام ١٩٦١.

دعابتهِ الخياليَّة: «نُلبْنِنُ الشَّرق ونُزَحْلِنُ العالم» حَدَتْ بوالدي إلى وضع مُطوَّلة شعريَّة نزَلت مع أُخرى في ديوان: «حاضرة الفكر بيروت وزحلة حاضرة الشِّعر»، وقد سبق ذلك قصيدة نظمها الوالد في عقل ولبنان قد تكون في عِداد الملاحم بعنوان: «لبنان باق، إلى

هو أخذ عن أُمِّه حسَّ الجمال وعن أبيه عدوى الكرم والأنفة والتَّسامح.

سعيد عقل، من منظوري، وبعد دراستي له في أطروحة الدُّكتوراه وسَبْرِ أغوار محيطاته الشِّعريَّة العميقة، قامَةُ شعريَّة، فكريَّة، فلسنفيَّة، لغويَّة، ولاهوتيَّة سامقة؛ لقد أَيقنتُ أنَّه من أسِاطين كيمياء الجمال، فأَعلنتُ بثقةٍ أنَّه تفوَّق في هذا المجال وفي الاتِّجاه الرَّمزي، على أُستاذيه: مالارميه، فرلين وفاليري.

إنَّه زعيم الرَّمزيَّة في لبنان والشَّرق، وصانع المسرحيَّات والقصص الشِّعريَّة، من المجدليَّة، إلى بنت يَفتاح، إلى قَدموس الَّتي هي، وبحقٍّ، ملحمةُ لبنان بلد العظائم، واعيًا في صَدره أقوالَ العظما عني وطنه الفريد، مُنتشيًا بقول عضو الأكاديميَّة الفرنسيَّة غيريال هانوتو: «إن لم يكن لبنان من أعلى قمم الجغرافيَّة، فهو، بلا جدال، أعلى قِمَّة في التّاريخ»، وقول وِل ديورانت الأميركيّ في كتابه (قصَّة الحضارة): «أعظم هديَّة قدَّمها الإنسان إلى نفسه مُنذ آدم وحوًّا وإلى اليوم هي أبجديَّة قُدموس».

ثقافة سعيد عقل عاموديَّة مُنتخَبة، مكثَّفة لا تتَّسع للهزل والتَّفاهة والعاديِّ من الفعال. يكفيهِ فخرًا أنَّ رعيلاً من أساتذة كبارِ وشعراءَ تتلمذوا له وتأثَّروا به، منهم عاصي ومنصور الرَّحباني، عمر أبو ريشة، الأخطِّل الصغير وغيرهم.

قال فيه نزار قبَّاني: «سعيد عقل أكبر شعراء العربيَّة إن كان يرضي». وقال صلاح لبكى، لمَّا كان عقل في أوَّل عهده بالشِّعر: «يوم ينزل هذا الشَّاعر بيروت وينشر قصائده، سنكسر أقلامنا».

رشَّحه بولس سلامة لنيل جائزة نوبل، وقال فيه قصيدة من أجمل ما كَتب، مطلَّعُها:

مَلِكُ يَراعُكَ يَاسَعِيدُ فَالْخُلَدُ أَيْسَرُمَا يُرْبِدُ ماالبُحْتىنُ وأَخط لُ ماأبِنُ الدُّمَيْنَةِ مالَبِيدُ 

سعيد عقل لن يموت، إنَّه حِيٌّ في ضمائرنا والأفئدة، وسيظلُّ في آتي الأجيال يرقب لبنان ويسهر على أرزه وقُراه النَّت «في جوار الغمام زرق الضِّياء».

سعيد، يا شاعرَ المجدِ، أَنتَ مَنْ رَصَّعَ مجدَ لبنان.

#### شهادا عبداد وتباليست

به موجه و بدوار رئيس الرغريث و دخلت خدو تا بري و مير در ميران وده ميران و ميران وده و در الرغود خود و دولا خود الاستان و در الرغود ميران در دولا خود الاستان و در الرغود ميران در دولا ميران در الرغود و در الرغود الرغود و خود در الرغود والله و الرغود و دولاد و دولا

«لو لم یکن لی ربٌ أعبُدُه، لكان لبنانُ هو ربّی»

ومن سيدني- أستراليا، شارك الجامعة احتفاءَها بسعيد عقل وجهٌ ضاءَ فيها سنوات سمانًا، هو د. جميل الدويهي، فوقّع هذه القصيدة إلى الشاعر الكبير في يوم رقاده:

> تداعــــت عروشُ الفكر، وانهـــارَ معبـَـدُ وضجّت خيولُ الموتِ في كلِّ ســاحةِ ونبكي علينا، إذ فقدنا وجودُنا وإن صَحّ أنّ الـموتَ يمحـو بـكفّــــه وإنّ جــبــالاً فــى الســماءِ رؤوسُــهــــــــا وإنّ بحاراً لا تــجـفُ مـيـــاهُــهــــــا

يقولونَ: قد غطًى الضبابُ مــديـنــةً وكانت لــه فــى كــلٌ فــجـر قـصـيدةٌ صروحاً بناها، فالعواميدُ مرمزُ، ونحْتُ بـإزمـيـل الخــيــال، فـوَردةٌ وشالٌ رقيـقٌ حــول خــصــر مُــراهـــق وغمزٌ إلى العشّـــاق يـمضــى بحدِّه إذا قيل شعرٌ، قيل: أنت كبيرُه وأطلعتَ من لبنــانَ كــونــاً، فــمــا له وكم من صغير قد رماكَ بسهمِه وكـم مـن قـصـيـر لاعـبُ السيفَ لحظـةُ فأيـن اكـتـشــافُ البُعدِ؟ أين قصيدةٌ مساكينُ كانوا يذهبون إلى الوغي ولم يكتبوا شعراً يليقُ بشـــاعر ففی کلُّ تاریخ مسیحٌ مخادعٌ قليلٌ حماةُ الدار، والقول سائــزُ:

> ومَـن قـال إنّ الـمـوتَ مـا أخطأ الفـتى؟ صغيرٌ مكانُ النعش، والبَدعُ واســعٌ من النــاس من كـانـت ظـلالاً حياتُهـم ومنهم على حصدِ الريباح تهافتوا فيا عقلُ، أنتَ النارُبين ضلوعِنا، وما زحلةً إلاّ عــروسٌ تمــايـلـت تعودُ إليها متعباً، وتضمُّها،

وصارت من الـزلـزال في الأرض نكـبــةٌ ولكن تممَّـلْ، أنـــتَ لســتَ براحــل ونحـنُ جـمـيعــاً من قـوافيك نغتَنـي فيا سيّدي، يا من أضاءَ مدينتي

وطار جَنــاحٌ فــى العنــــاويـن أســودُ، كأنّى بهـــا من بعضهـــــــا تتولّــدُ... فندنُ جميعــاً فــى المدى نــتشــــرّدُ ولـــه يـــــقَ إلاّ صـــرخــةٌ تــــتــردّدُ... فأنتَ الذي في مـوتِـــه يــتــمـــرَّدُ تظلّ طِــوالاً، والأعــاصيـرُ تــرعُـــدُ وإنّ هـ ديــرَ الشــ عـر لا يـــتــ بــــدّدُ...

وما ظلٌ في الشرق البعيد مُغرِّدُ إليها يتوقُ العاشقُ المتوجِّدُ وقاماتُ شعر في المدى تتصعّــدُ على شَعر «يارا»، وهْي تجري وتقعدُ يتيـهُ عـلى الدنيــــــــا، ولايـتـقـيّــدُ فَمَلَ مَـن نَجَـاةٍ، وَهُـو سَـيَـفٌ مُمَنَّدُ؟ فأنتَ على عرش الكتـــابـةِ ســيِّــدُ بها رندلی جُنّت، وأرهةُ هــــا الـدُّدُ حدودٌ، ســوى الـفــكر الـــذى يــتــوقـــدُ... وفى ظنِّه أنّ العماليــقَ تســجُــدُ... وعند النـزالِ انهـار، وارتـجــفـــت يـدُ من السحر، ليست تَشتَهى وتقلِّدُ؟ وأفراسُهـــم فــوق الـمــيــاديـن تـجْــدُ... ومارضً عوابيتاً يعانقهُ الغدُ... وأشعــا رُهـــم في الســوق لحـمٌ مقـدّدُ وفی کـــلِّ عصر هــدّع «يــتبــغـّـددُ» لغير الرماح البيض ماكان سُـؤدَدُ

ومـن قـال إنّ الـقبرَ حـبـسٌ مــؤبُّـدٌ؟ فَهُلَ يِنْطُونَ فِي عَتَمَةِ الأَرْضُ فَرِقُدُ؟ ومنهم كبارٌ في الزميان تمجّدوا... ومنهم على غـزو الـنــجـوم تــعـــوّحـوا... فلا تنطفي يــوماً، ولانحن نَبـــرُدُ... عـلى الـنـهــر، والأطـيــارُ في الحور تُـنـشِــدُ وقبـــرُكَ »مــكتـــوبٌ عليـــه »: مُخــلّــدُ...

ونعشُكَ في البهـ و الحزيــن مُمــدّدُ فلم يبقَ مرفوعاً بناءُ معمَّدُ... فروحُك أنعامٌ، وبيتُك مقصَدُ ولولاك ما كنّا الصباحَ نُـهـدهـدُ... بنــــارإذاأطـفـأتُـهــــاتـتـجــدّدُ... سقتْك الغوادي يـا حَبيباً مودّعاً ويبقى لنـــا قبل الـمـواعيـدِ مَوعـدُ.





ولنا نحن في منبرنا قولٌ يقالُ:

جئتنا نبيًا وارتحلت إلها

غابتِ الشّمسُ واَبَ الشَّاعرُ إلى بيتِ المساء كان البيتُ فارغًا إلاّ من كأسٍ لخمر وكتابٍ لوردِ السّماء..

كما الأعمدة تعرّي عَبرت بمائه حدائقُ اللؤلؤ ورَفرافُ هالاتِ البهاء ألقى عصاهُ على عطاياهُ تضوّعَے ضمّهُ إكسيرٌ إبريزٌ تَصفّى تُوشَّى بومض الحبُّ في كفُّ السّخاء استراحَ على مراياهُ صلّى صلاتَه الأخيرة تجلّی أسندَ رأسَه على شِعرِه ناهُ الشَّاعرُ بسكينة!

فى غمرةِ الليل والليلُ حشا أحلام الصَّبابةِ والحنين قرعت مجدليّةٌ أجراسَ الياسمين شاعً للعطر لسان أقبلت رندلي أقبلت دُلزي غاوتهما يارا وفتحت بنتُ يفتاحَ دفاترَ المجدِ وكُتْبَ الأساطير فقدموسُ قالَ ولبنانُ حكى ونخبةٌ تبادعت أحرفٌ تكاملت.. وتعالت على يُمِّ وقمم وجوة حميمة وجوة صميمة أَمُّ أَبٌ خِلٌ صَحابة وبُناةُ حضاراتٍ عظيمة

تراءی نمرٌ کروہؓ قباب وجبلٌ فوق سمل فوق بحر فوق قرئ زمرّداتٍ ومُدْن من ذهب وهفت حريّةً تخفقُ بجناحَيها فوق كرامةٍ وعنفوان وتبدّت أبجديّاتُ حرفٍ رقمٍ فكر علمٍ وأرجوان حاً ، الله ، تَجِلِّي يسوعًا مسيحًا قيامة وعند قلبه مريهُ بحضنها كلُّ الخليقة..، واستفاقُ! .. فلمًا استفاقَ كان الفجرُ واقفًا ببابِ الشّفق

يُؤخِنُ بشمس جديدة أجمل منها؟ .1 ما مرَّ بباله ولُص..

هذا المعلَّم!!

فيا المعلّم يا حَبرَ الشّعر والنّثر ولازوردِ المعارفِ والقيم يا إيلَ البكاراتِ والعَماراتِ وصياغاتِ مدهشاتِ عصيّة ولك على اللغةِ أمرٌ ونهـــُ.. يا صَناعَ الفتح الكُبار تمرّسَ بالصّعبِ ترسّلَ بالبدع مَدْرُسَ التّوليدَ في حِمى الأنقى وحِمى الأرقى تفكيرًا وتعبيرا وزغردَ البشائرَ بطولاتِ جمالاتِ وأفراحا.. يا جهةً سابعةً في مملكةِ الكلمةِ الَّتي كوقع الهنيهةِ في الأبدِ لا يَشي بصليلِها بصهيلِها بالحِدا بمواجدِ الأكبادِ

إلاّ النّغمُ الجسّاسُ بين كونِ الأحرفِ وتكوينِ العباراتِ،

فصار مركبةً إيلِيُّويَّةً

لوعى زاوجَ اللاوعيَ ومسَّه الوحيُ العجيبُ

وصور تناسجها مَدُّ ألوان في الحواسُّ وجَزرُ طَلالِ في الأحاسيس

وجَساراتِ حطّمت أصنامًا وشُمرت على مناطق الحظر الاجتهادَ...

أيِّها الباني المُعلى في عمق وفي بُعدٍ جواهرَ المعاني وطقوسَ بوح الفَراداتِ..

يا عاشقَ المطلق تُنحتُ في الضّوءِ تَقدحُ الشّررَ،

يا السّاحرُ الماهرُ الأطلعَ الأرضَ الأنزلَ السّماءَ ومَهَدَ للقول الجمالَ وللجمال الفنَّ وللفنِّ اللهبَ

وبالغتَ في البلاغةِ تكثيفًا تجريدًا وتجويدا:

بصيرةً تُجاوَزُ

تدركُ باطنَ الباطن

سرُّ المحاسن

إلى أعراسكَ دعوتَنا وبسطتَ الولائم لكنّنا اجتنبنا الباهرات أنجمًا وأقمارا ومِلْنا إلى هَرج ساسةٍ ومَرج سيقان وصيّاحينَ يَسرقونَ الله ِ والدّينَ ركينا السُّهلَ..

NDU SPIRIT TE JALE FE

تُحوّلُ العينَ الأُذْنَ الذِّهنَ حالة

يا المعلَّهُ الهَ حْدَكَ بلغتَ بالسَّبر هذا القَصيّ

تَمهرُ بالخَلْق خَلْقًا جديدا..

ووَجْدَنْتَ له مسرحًا واحتفالا

شيئًا سعيدا

عَنقَدْتَ التّراكيبَ

والدُ العصر أنتَ!

مثلك

فيهِ

قَبلهُ

أُمَّةً لم تلدٍ،

سحرُ البيان على هُـمُّ

سعيد عقل يا السيّد

تبكى على مجدِ الشِّعرِ والأدبِ!

ودواوينُ العُرْبِ

ويعدك

وانتهينا: لا فعلٌ لا فاعلٌ لا تعبيرٌ يُمتعُ لا تعبيرٌ يُفيدُ...

شاعرى الحبيبَ طوباكَ تباركت رؤاك تباركت يداك فإنّكَ إِذًا

جئتَنا نبيًّا وارتحلتَ إلها!!

كانون الأوّل ٢٠١٤ كا

## منصور عيد الانسان والأديب والأكاديمى مكرَّمًا في جامعته

على مدى نحو أربع ساعات، في ثلاث جلسات: افتتاحيّة وتقويمتَين، نهار ٢٧ ت٢ ٢٠١٤، تحدّث غيرُ مسؤول وزميل وعارف دارس عن منصور عيد الانسان والأديب والأكاديميّ، فتناولوا جوانبَ، وغابتُ عنهم أخرى، ليس عن قلّة ِقدرة، ولكن لكثرة شعاب الرّحل...



في الجلسة الافتتاحية،

قال رئيس الجامعة الأب وليد موسى:

.. أمّا وأنّ الذكريات موجعة، فتعالوا نفكّر بالمستقبل وبدور الجامعة كما كان يريدها منصور عيد.

كان الراحل الكبير يسعى إلى أن تكون الجامعة طائر الفينيق الذي كتب عنه إحدى رواياته؛ بمعنى أن تكون هي رائدة النهضة وباعثة التحرّر والانفتاح. الجامعة، بالنسبة إليه، ليست كتبًا ومناهج وأساتذة وطلاّبًا فحسب، بل هي، قبل كلّ شيء، رسالة إنسانيّة تنتفض على الماضي، وتتمرّد على التقاليد، وتطير نحو المستقبل بأجنحة الثقافة والحضارة والحريّة.

هذه الوصيّة التي كتبها منصور، من خلال رواياته المتعدّدة وقصصه وأبحاثه وقصائده، نحاول، نحن، أن نجسّدها، من خلال رؤيتنا لهذه الجامعة، ولاسيّما في هذه الظروف المأساويّة الصعبة التي يعيشها لبنان والمنطقة معًا.

وقال نائب الرئيس سهيل مطر:

.. ويا جاكي

منصور في قمّة سعادته: إنّه يصلّي... يحمل وسام ونتالي في قلبه، وكأنّهما القربان الشهيّ: تعشوشب بتدّين اللقش على زنديه، فتزهر ابتسامته وردًا ولوزًا وعنبًا؛ تتنقّل عيناه على تلال ووديان وبحار، فيرفع جبهته العريضة نحو السماء: يا ربّ، إحفظ لنا هذا الوطن. يا ربّ، لا تهجر سما لبنان.

نعم، يا جاكي، منصور في عليائه، ينظر إليّ، ويقول: هذي جاكلين، أمّى وأختى

وممرضتى وأيقونة الصلاة وصاحبة النظرة الأخيرة. توجعني دمعة في عينيها، وجراحٌ في نبرة صوتها. قبِّل يديها، وقل

لها: الحياة لكِ، إفرحى، سامحينى إن أخلفتُ وعدًا وموعدًا. فأنا على العهد باق. وغدًا، أعدك، سأكتب قصّة جديدة بعنوان: سوف نبقى على موعد.

وحبيبتى وصديقتى، ولا تنسَ زميلتى

وقال العميد د. كمال أبو شديد:

.. ومنصور عيد المفكّر والانسان يحتضن اليوم مرّة أخرى زملاءه وطلابه في الجامعة التي تفاني في خدمتها مساهمًا في تطوير كافّة مفاصلها الأكاديميّة، ما انعكس إيجابًا على النهوض بالعمليّة التربويّة في الكليّة والجامعة والمجتمع بهويّة وطنيّة وثقافيّة أصيلة...

وقالت السيّدة جاكلين عيد:

.. أنا هنا اليوم! أتيتكم شاكرةً كلّ من أعد وشارك في هذا المؤتمر فردًا فردًا، أنتم يا من كنتم وستبقون أهلاً وأصدقاء، وأخصّ بالذكر كليّة العلوم الإنسانيّة... وأختم بكلمة لمنصور: «بغيابك يا منصور حمّلتنى الكثير، قدّرنى الله على أن أكون على قدر هذه المسؤوليّة».

ثمّ كانت جلسة أولى تحت عنوان: منصور عيد الانسان

فقال الأب بولس وهبه:

.. إذا طُلب مني أن أتذكّر أمرًا واحدًا من منصور، ماذا يكون؟ ابتسامته المُعدية، والتي تختصر كلّ ما فيه. تختصر طيبته وتواضعه وسمو علمه ومحبته وانتصاره للحقّ دون تعال، وفرحه الّذي كان اسمًا مرادفًا له، وهو الّذي عاش وعيّش من حوله في عيد فرح دائم مستحقّا بجدارة كُنيته. كنت كلّما قدُّمت له إحدى كتاباتي أو ما شابه أخاطبه بـ«المنصور بالله،» عانيًا ما تعنيه العبارة بكمال مدلولها، وغامزًا من قناة التاريخ العربيّ الّذي حاول أن يلمِّع منه الثمين ويُبرزُه ناصعًا مُحبّبًا من خلال أبحاثه وإسهاماته العديدة والمتعددة...

وقال د. ضومط سلامه:

.. من الصعب - إن لم يكن من المستحيل- أن يُختصر منصور بتوصيف الزمالة، أو بأيّ توصيف كان. إنّه الرجل الإنسان بكلّ بساطة وبكلّ ما توحى كلمة إنسان من قيم، ببسمته الساطعة الصادقة التي تقهر الألم، ونخوته التي لا يثنيها تعب، وتواضعه المُحرج، وبساطته التي لا حدود لعمقها، وجلسات القهوة الصباحيّة معه التي



الزمالة مع منصور لم تَقتصِر على المعنى المحدّد في معاجم اللغة.. بل تخطّتها ودمجتها مع الصداقة والأخوّة والأبوّة والمرجعيّة العلميّة.. وكلّها تجوهرت وانصهرت وبلغت ذروةً في النضوج والكمال...

وقال د. عصام الحوراني:

.. وكان منصور عيد معلِّمًا ومربِّيًا بامتياز، يعرف تلاميذه وطلاَّبه جميعهم، على الرّغم ممّا يتميّز به كلّ طالب مِن وضع خاصّ، فكانت لديه المرونة الفائقة في حلّ مشكلات بعض الطلاّب وبسرعة. أذكر أنّه في مرّات كثيرة، وفي فصول متنوِّعة، ولاسيّما يوم صار رئيس القسم، كان يأتيني بطالب أو بأكثر، ويقول لي هذا الطالب لديه وضع خاصٌ، وذاك لديه وضع آخر، ويشرح لي ما يعانيه هذا أو ذاك من الناحية الأكاديميّة، أو اللّغويّة، أو الإنسانيّة، ويطلب منّى أن أعامله بطريقة معيَّنة خاصّة، وأن أدرِّسَه في ساعات المكتب أو في غيرها دروسًا إضافيّة، ثمّ إنّه كان يستمرّ بمتابعة دقيقة لأمثال هؤلاء الطلاّب، من أجل تصويب الأمر إذا لزم، فيستقبلهم في مكتبه بكلّ محبّة وفرح، يناقشهم ويُشجِّعهم. أحبِّه طلابه وصار بعضهم يُحبِّ الأدب ويتذوِّقه بفضل أستاذه الذي تفوّق في تقديم المادّة، كما وفي تعامله الإنسانيّ معهم، وذلك بأسلوب مميَّز رائد...

لقد قدّم خبراتِه الطويلة في مجال التعليم، وبخاصّة في مناهج تعليم اللّغة العربيّة منذ الروضة ولغاية الصفوف الثانويّة، فاستفادت مِن خبراته ومِن جهوده دورُ نشر معيّنة، ومدارس متنوِّعة، في لبنان وفي بعض البلاد العربيّة. وله في هذا المجال دراسات أكاديميّة معمَّقة منشورة منها: «البرمجيّات التقنيّة في خدمة تعلّم اللّغة العربيّة»، «التكنولوجيا وتفكيك بنية الشعر»، «موقع النصّ الأدبيّ اللبنانيّ في حركة التفاعل الحضاريّ»، «بين الفصحي والعاميّة»، «نحو براغماتيّة لغويّة»...

أمّا نيكول ريشا، وكانت من طلاّبه، فممّا قالت:

كيف لى أن أشارك بالمؤتمر وأنا عرفت الدكتور عيد لفترة وجيزة؟ لكنّني قلت «محظوظةٌ أنا»: أُوِّلاً، لأنّ معرفة الدكتور عيد في العمق ليست بعدّ السّنين، فهو يدخل

کان پسعی إلى أن تكون الجامعة طائر الفينيق.. رسالة إنسانيّة تنتفض على الماضى، وتتمرّد على التقاليد، وتطير نحو المستقبل بأحنحة الثقافة والحضارة والحريّة.

القلب ويتملَّكه دونما استئذان في اللحظة التي تتعرَّف فيها عليه؛ وثانيًا، لأنَّ موضوع المؤتمر يتجانس وموضوع أطروحتي للماجيستير في الترجمة (فقد ترجمت الفصول الثلاثة الأولى من رواية «خربة مسعود» إلى اللّغة الإنكليزيّة وقمت بتحليلها)؛ وثالثًا، لأنّ كلامي سيكون من القلب إلى القلب، فليس بالتالي من ضرورة للقلق أو الارتباك... و«مين



وبعد استراحة، كانت جلسة ثانية بعنوان: منصور عيد الأديب والأكاديميّ، ترأُّسها وقدّم لها د. أمين أ. الريحاني بقوله:

لئن كان الأديبُ والباحث في شخص منصور عيد عنصرين متكاملين لكينونة واحدة، ولئن كان هذان العنصران مادّتين فكريّتين تُغَذّي إحداهما الأخرى، فإنّ نبعةَ الإبداع لديه تبقى كامنة في أدبه، شعرًا ونثرًا. وإذا شئنا مزيدًا من التحديد، فإنّ نتاجَه الروائيّ قد يكون الأبرز، وخربة مسعود تحديدًا تبقى في قمّة أعماله... ولقد اخترتها للإشارة إلى القيم الإنسانيّة في أدبه وإلى القيم الوطنيّة في نتاجه، وإلى بحوثه الأدبيّة والاجتماعيّة والفكريّة، وإلى علاقته العضويّة بلغته العربيّة.

ثمّ تحدّث د. دزيريه سقّال عن القيم وطبيعتها عند منصور عيد فقال:

ويمكننا أن نوزّع هذه القيم، كما تظهر من خلال «وبعدك يا بيروت» و«غدًا يزهر



- ٢. والقيم الإنسانية العامّة،
- ٣. والقيم المشتركة، وهي التي تشترك بين الوطنيّة والإنسانيّة العامّة.

من هنا، فإنّ هذه القيم تشكّل بابًا للدخول إلى أقاصيصه ورواياته، حتى تلك التي لم تشملها دراستنا هنا (مثل: طائر الفينيق، وشرارات الرماد، وغرباء، ودروب وأطياف، وسواها...).

لقد اختار منصور عيد أن يجسد منظوره من خلال أقاصيصه ورواياته، وأن تكون هذه الأقاصيص والروايات انعكاسًا للمفاهيم التي يؤمن بها. هكذا فإنّ نصّه وثيقة عن حياته.

وانتهى سقال بعد تفصيل وتوضيح إلى القول: وبعد، يمكننا أن نقول إنّ منصور عيد يبنى رؤيته القصصيّة على أفق أخلاقي - قيميّ ينطلق منه لينقل رؤيته إلى العالم؛ فالعالم من غير قيم لا يعنيه، ويصير جحيمًا. أمّا الإنسان فيغدو كائنًا الميليشيا، الحزب الواحد، رجل السياسة

عاد إلى شريعة الغاب، في ظلّ سقوط القانون، واستنان قانون جديد ينطلق من المنفعة الشخصيّة- أيًّا يكن ملمحها: رجل الساهر على مصالحه هو، التاجر الأنانيّ، إلخ... في ظلّ هذا القلق على غياب القيم الذي يعانيه منصور عيد، جاءت قصصه صرخة في وجه الجميع من أجل أن يتنبّهوا إلى ما يمكن أن يخسروا.



وتناول د. معين رحّال القيم الوطنيّة في أدب منصور عيد بقوله:

.. ولكي يتمكّن الكاتب من الامساك بخيوط اللعبة الروائيّة من جهة، والتاريخيّة الوطنيّة من جهة أخرى ، فقد نظر بثلاث حدقات:

أ. حدقة الراوى، الذي يتدخّل لسرد الأحداث وتحريك البطلين حينًا، وأحيانًا أخرى لعرض رأيه المباشر، ومواقفه الوطنيّة من تخلّى الدولة أثناء الاحتلال وبعده عن مناطق معيّنة من الجنوب، ورأيه في المقاومة والتحرير، وفي نزوح المسيحيّين وهجرتهم ومسألة بيع أراضيهم وتداعياتها .

ب. حدقة البطل، وعبره يكشف واقع المنطقة المسيحيّة في ما كان يسمّى بالشريط الحدوديّ وواقع أهلها ومعاناتهم في ظلّ الاحتلال الإسرائيليّ من جهة وضغط المقاومة من جهة أخرى.

ج. وحدقة البطلة، وعبرها يكشف الواقع الشيعيّ والتبدّل الذي طرأ داخله في فترة الحرب الأهليّة. ونشوء المقاومة وترسّخها في أوساطه، وانعكاس ذلك على مستقبل العيش المشترك.

وجاء في خلاصة القراءة السيميائيّة السرديّة والاجتماعيّة والوجوديّة التي أعدّتها د.سلمى عبدالله، لرواية «خربة مسعود» في ميزان النقد الحديث:

لأنّ الرّواية هي «عالم مميّز من الواقع حيث نعيش»، ولأنّ قراءتها تعني «أن نعيش مرحلة تاريخيّة في العمق... كانت رواية «خربة مسعود» لـ «منصور عيد» المحطّة الّتي شئناها ميدانًا لقراءة سيميائيّة اجتماعيّة ، تبرز المحكيّ فيها وتنطق المسكوت.

ففي التّحليل السّيميائيّ السّرديّ، ارتبط الفعل، في هذه الرّواية، بعاملين (خوسيه ومريم) مأزقيّين أمام راهنهما، متناقضين معه، وعاجزين عن تكييفه مع هواجسهما وقيمهما المستحيلة، وإن عاشا لفترة محدّدة وقصيرة رهينتي الأمل الّذي قاد بعض خطواتهما «في مغامرة القيم الصّعبة). ومأزقيّتهما هذه بنت الرّواية على برنامجين سرديّين خاصّين بهما، انتهيا بالفشل في تحقيق موضوع الرّغبة الّذي تجلّى في لقاء الأخر ومحاورته، وإلغاء الحدود الفاصلة . ما جعل المُنتج الرّوائيّ يقوم على تعارض بنائيّ متحكّم في عالمه، من خلال مجموعة من المتعارضات التَّصويريّة الحسّيّة والسّرديّة الّتي تُفرز في خانّتَي البقاء والرّحيل.وأكّد قدرة الحرب والمؤقّت على اقتلاع الذَّات من مطارح البقاء (النَّزوح ،التَّهجير، والهجرة ...). وبالتَّالي، عجز هذه الذَّات عن تجاوز الزَّمن الذَّاتيّ والجماعيّ، وعن تغيير الموروث الثقيل والمفروض الجاثم على صدر المكان (الحرب، القلق، التّكفير، التّعصّب...). وتخبّطها في عبثيّة الحياة وهامشيّة القرار فيها، كما في دوائر الرّحيل المغلقة حيث تنتفي الحلول.

وفي التّحليل الاجتماعيّ، ومن خلال عمليّة ربط بين مجتمع النّصّ ونصّ المجتمع، تبيّن لنا، وانطلافًا من خطابات العوامل والرّاوي، أنّ الخياليّ أو العالم المأمول يشكّل حيّز الرّغبة لأنّ الرّاهن فاض بما يحيل إلى الانفصال والإسكات، ولم يعمل على إنجاح الحوار بين المكانين-الحضارتين: المكان الأوّل (خربة مسعود- لبنان- الشّرق) المكان الثاني (يونام- المكسيك- الغرب). بل أمعن في تغريب الذَّات الإنسانيَّة وفي انشقاقها عن عالمها، وذلك من خلال وجوه وجوديّة عديدة، أبرزها:

١. سيادة اللاّمعياريّة في حياة هذه الذّات المتخبّطة في أزمة قيم انتفت فيها المعايير الرّسميّة المتفّق عليها،ما حال دون مساهمتها في رسم خطوط واقعها وتحديد اتّجاهاته في معظم أفعال الرّواية.



٢. أسر الذّات الإنسانيّة في سجن «زمكانيّ» أو في حياة تموت في ثباتها المكانيّ- الزّمانيّ، ما جعلها تعيش زمن فقدان المكان أو «البيت الأليف».

۳- تعریض خطاب «البحث عن المعنى»، أو عن «الحكاية البديلة» للتّفريغ، إذ تاهت الذّات في بحث عن الوجود- الحرّية في حركة دائرية مُغلقة بين وجود معطى لها، وآخر حاولت إنشاءه بذاتها.

وهكذا، تكون «خربة مسعود» في ميزان النّقد الحديث من الأدب الواقعيّ الَّذي «يمثل قيمة معرفيّة ويُسهم في فهم أفضل للواقع». ويكون «منصور عيد» فيها المنتج القلق المتشبّث بـ«الوعى المنزاح» أو «الوعى- المبتغى»، علّه به يخلق الأفضل فلا يستسلم مُدبرًا مع غيره في أرض الرّحيل الدّائم... أمّا تأويلنا لخربته فيكون التّأويل الّذي لا يدّعي طبعا القول النّهائي، إنما يكون الجديد الّذي رأته قراءتنا، الجديد الذي يوقظ في ضمائرنا العودة إلى الأصالة، ويحفّز في وعينا السّؤال الإشكاليّة المستحدثة: ماذا علينا أن نفعل كمتلقين؟ هل نواجه واقعنا الفارغ من المعنى، فنبدأ من حيث انتهت الرّواية، أو نبقى هذه الأرض أرض الرّحيل الدّائم؟...

## تفاعل الدين والمجتمع

### - فی برسا-

رعى رئيس مجلس الوزراء تمّام سلام، ممثلاً بوزير الشؤون الاجتماعية رشيد درياس، المؤتمر الذي نظّمته جامعة سيّدة اللويزة- برسا، بعنوان «تفاعل الدين والمجتمع»، بحضور متروبوليت طرابلس وسائر الشمال للروم الملكيين الكاثوليك المطران إدوارد ضاهر، ود. مصطفى حلوه ممثِّلاً الوزير محمّد الصفدي، وعبد الآله ميقاتي المشرف العامّ لجمعيّة العزم والسعادة، ورؤساء بلديّات: طرابلس: نادر الغزال، برسا: اَلان رزق، بتوراتيج: جمال الأيُّوبي، فضلاً عن مدراء مدارس ومسؤولي جمعيّات ثقافيّة واجتماعيّة وطلاّب معنيّين.

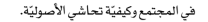


في الجلسة الافتتاحيّة، أكّد المنسّق إدغار مرعب حرب على أهميّة هذا المؤتمر، وعلى دور المسؤولين للحماية والسهر على أبنائهم، متسائلاً: هل الدين في خدمة المجتمع، أم العكس ؟

وتمنّى مدير الجامعة في برسا الأب سمير غصوب أن تنسحب أعمال المؤتمر على مجتمعنا اللبنانيّ تقبّلاً للآخر وتفهّمًا لرأيه واحترامًا لخياراته؛. معتبرًا أنّ المؤتمرين سيظهرون أهميّة الدين والايمان، مستنكرين التعصّب الذي يشوّه معانى الرسالات السماويّة.

ورأى رئيس الجامعة الأب وليد موسى أنّ الله جمعنا في لبنان على الحريّة في الايمان، لكنَّنا نلاحظ اقتطاع الدين عن الايمان وتأطيره، بحيث أصبح يستخدم من قبل البعض للقتل والدمار. ثمّ تساعل حول ما وُجّه من تهم باطلة إلى الشمال، وطرابلس تحديدًا، هذه المدينة العزيزة الحاضرة اليوم من خلال وجودكم ومناقشتكم لدور الدين





وشدّد الوزير درياس على أنّ مقاصدنا يجب أن تبقى واحدة، وهي أن نعيشَ أحرارًا متساوين، ونعملَ معًا في نشر الحقّ والخير والجمال. ثمّ أكّد أنّ اثنين عدوّان للدين والمجتمع: الجهل والتعصّب، متسائلاً: أليس التعصّب ورفض الآخر شركًا بالله؟ ونوه بالتالي بفعل الدين في المجتمع بما يتعدى الإطار الأخلاقي والفضائل المجرّدة إلى الفضاء المعرفيّ والثقافيّ، مشيرًا إلى تأثير الإسلام في الثقافة العربية وإلى ما قامت به الإرساليّات الدينيّة من حركة تنوير في الشرق والدور الذى اضطلعت به الرهبانيّات المسيحيّة المارونيّة تحديدًا في نشر العلم والثقافة..

في الجلسة الأولى التي ترأسها الأب موسى بعنوان: «موقف رجال الدين»، تناول رئيس أساقفة أبرشيّة طرابلس المارونيّة المطران جورج بو جوده القيم المشتركة بين المسيحية والإسلام، ما ينعكس في الكثير من العادات والتقاليد في غير مناسبة.

وتناول رئيس منتدى المعارج والأمين العام لملتقى الأديان والثقافات للتنمية والحوار الشيخ حسين أحمد شحاده الأمين «التحدّيات والأزمات التي تعزّز لقاء الأديان في حدائقه المشتركة»، منتهيًا إلى القول: «خيارنا اليوم في هذا المفصل التاريخيّ هو أن نقتلع خطاب الكراهية والقتل في مجالين: النصوص وداخل الوجدان الشعبي، الذي يمتلك اليوم، وفي ظلّ الفوضى والفراغ، سلطة التأثير على المشهد الدينيّ عامّة والمشهد السياسيّ خاصّة».

وأوضح مفتى طرابلس والشمال د. مالك الشعّار أنّ الدنيا كجسد، إن فقدت روحها فقدت استقرارها، فالعالم من دون دين لا يصلح، لأنّ الأديان مجتمعة أتت لمقاصد أساسية، وهي تحقيق الخير والمنفعة للعباد وتنظيم حياتهم وتقريب المسافات في ما بينهم، وليس كما يعتقد البعض للعقوبة.

## وعن منصور عيد باحثًا، أورد د. وجيه فانوس النقاط الآتية:

- ١٠ انطلق في عمله البحثيّ من صلب تخصُّصه الأكاديميّ واضعًا الأدب والمجتمع وعلم النَّفس جوهرًا أساسًا في كلّ ما عمل عليه من أبحاث.
- ٢. تمكن من تطويع تخصُّصه الأكَّاديميّ المحدَّد ليكون فعل انفتاح ثقافيِّ عام يخدم الأكَّاديميا ويغني المجتمع ويعمل على ربط عضويّ بينهما.
- ٣. جعل من الجامعة منطلقه الأساس والأوَّل، لكنّه لم يحصر وجوده ضمن جدرانها،
   بل جعل منها قاعدة يتوجَّه من خلالها إلى الجمهور العام.
- ٤. التزم رسالة علميَّة ثقافيَّة اجتماعيَّة ديدنها الانفتاح المعرفي والثقافي والاجتماعي.
- ه. رأى أنَّ حقيقة وجوده أن يكون وفيًّا للبنان من خلال نشر وعيه الثقافيّ في أرجاء كثيرة من العالم العربيِّ.

ورأى الأستاذ حكمت حنين في حديثه عن منصور عيد واللغة:

أنَّه واحد من هؤلاء البارزين الذين حملوا همَّ اللغة العربيَّة وراحوا يبحثون عن وسائل وطرق تحافظ عليها وتحميها لتبقى سليمة معافاة، وتحبّبها إلى الناطقين بها، وإلى متعلميها والراغبين في إتقانها واستخدامها في حياتهم اليومية وأعمالهم

وأنّه في جهاده هذا سلك ثلاثة سبل: التأليف، والتعليم، والدراسات والأبحاث.

وأنَّه نحا منحنيين في عمليَّة التأليف: في الأوِّل اتجه نحولغة علميَّة أكاديميَّة موضوعيّة تعتمد الدقّة والوضوح. وفي الثاني اعتمد لغّة أدبيّة جماليّة إبداعيّة. وفي المنحيين كانت لغته، كما شهد له بذلك الكثيرون من متتبعى أدبه، لغة بسيطة، سلسة، جزلة، مشرفة، رشيقة، أنيقة؛ فالألفاظ بين يديه طيّعة يأمرها فتطيعه، ويدعوها فتجيبه، فيختارُ منها القريبة والمحبّبة، ويوقّعُها بدقّة...

أمًا إذا انتقلنا إلى حقل التعليم- يضيف حنين، فإنّنا واجدون أستاذًا جامعيًّا، يَحْرَصُ على أن يسهِّلَ اللغة العربية ويقرّبَها إلى طلاّبه الراغبين بتعلّمها، وإتقان استخدامها في تعبيرهم الشفويّ والكتابيّ، خصوصًا أنّه أدرك أنَّ هؤلاء الطّلاب، ولاسيّما الذين ليستِ اللغةُ العربيّة مجالَ اختصاصهم، وصلوا إلى الجامعة وهم يكادون لا يحسنون إنشاء جملة

وفي مجال الدراسات والأبحاث، رأى حنين أنّ عيد أولى اهتمامه لثلاث قضايا:

- إشكالية ازدواجيّة الفصحى والعامّية في اللغة العربيّة؛
  - مواكبة اللغة العربيّة لزمن العولمة؛
  - تعلُّمُ اللغةِ العربيّةِ وتعليمُها للناطقين بغيرها؛
    - مبديًا في كلِّ منها اقتراحاتِ براغماتيّة...





يطال الشباب اللبنانيّ من كافّة المناطق اللبنانيّة بالتنسيق مع البلديّات وهيئات المجتمع

المدنيّ، وقام بتدريبهم على المواطنة الحاضنة للتنوّع في لبنان، ومن ثمّ قيامهم بدورهم

بتدريبات في مناطقهم حول هذا الموضوع؛ والثاني هو عمل المرجعيّات الدينيّة الرسميّة

لمختلف الطوائف في لبنان لإدراج التربية على المواطنة في مناهج التربية الدينيّة،

وأوضح الأمير حارث شهاب، من لجنة الحوار الإسلاميّ المسيحيّ، «أنّ هناك تغيرات كبيرة في الديموغرافيا عائدة للانتشار المسيحيّ في آسيا وأفريقيا وما نتج عنه

الدينيّة وورشات عمل للمدّرسين والخطباء ورجال الدين حول هذا الدليل.

## توقيع اتفاقيّة تعاون ثقافيّ بين الجامعة ولجنة جبران الوطنيّة

في ٢٠ ت ٢٠١٤، وقّع كلٌّ من الجامعة بشخص رئيسها الأب وليد موسى ولجنة جبران الوطنية بشخص رئيسها د. طارق شدياق، اتفاقية تعاون ثقافي، تكلّلت بها سلسة اجتماعات، تولاّها، مع د. شدياق ومدير متحف جبران الأستاذ يوسف جعجع، مديرُ مؤسّسة الفكر اللبناني في الجامعة د. أمين أ. الريحاني، الغرض منها إقامة معارض فنيّة وأدبيّة حول نتاج جبران وأصدائه الواسعة، تفتح أمام الطلاّب والأساتذة أفاقًا تربوية وبحثية وثقافية جديدة.

وقد حضر مناسبة التوقيع نوّاب رئيس الجامعة. وفيها طُرحت اقتراحات تصبّ في كيفيّة تظهير هذه الاتفاقيّة على أفضل ما يكون، خدمةً لانتشار القيم الجبرانيّة.

وأفاد الريحاني بأنّ «معرض جبران في رسوم وترجمات مجهولة» تقرّر أن يفتح في الأسبوع الأخير من شهر شباط ٢٠١٥ ولثلاثة أسابيع، وأنّ المؤسّسة ستعدّ كرّاسًا حول الموادُّ الفنيّة والأدبيّة التي يتضمّنها هذا المعرض، يوزّع مجّانًا على الزائرين من الجامعة ومن سائر الجامعات والمدارس في لبنان.





لنظرة العلمانيين والمأزق الذى قد يعانونه إذا لم يبعدوا الدين عن الحياة الاجتماعيّة والمعتقدات، مشيرًا إلى «ضرورة المعرفة الدينيّة لاحترام الآخر، من خلال تشجيع قيام مؤسسات مختلطة تعمل لخير المجتمع»، منتهيًّا إلى مسؤوليّة الدولة في من خلال دليل تدريبيّ إسلاميّ- مسيحيّ لتعزيز قيم المواطنة والعيش معًا في التربية إنجاح ذلك.

ولفت د. طلال خوجه إلى أنّ «الدين طريق إلى السلام، وهو عنوان تتداخل فيه الجوانب الروحية مع الجوانب الزمنية»، لافتًا الانتباه إلى أنّ التنظيمات المتشدّدة إنّما تستخدم الدين في حروبها العبثيّة لتبرّر القتل والانتحار.



## من حَصَاد العمل الرعويّ الجامعيّ

## المخيّم الصّيفيّ للعمل الرّعويّ الجامعيّ NDU

«إمتلئوا بالروح» (أف ١٨/٥) عنوانٌ أراده شبيبتنا لمخيمهم الصيفي الخاص الّذي امتدَّ لثلاثة أيّام ٢٦-٢٧-٢٨ تمّوز ٢٠١٤ في دير مار الياس- شويًا، وخلاله عاشوا خبرة الكنيسة الأولى التي كان أعضاؤها يُشاركون بعضهم بعضًا في الصّلاة وكسر الخبز والمواظبة على تعليم الرّسل وعيش المحبّة بحضرة المسيح القائم.

اليوم الأوّل خُصِّص للصّلاة والتأمّل والتوبة والاحتفال بالمسيح الحاضر في سرّ الإفخارستيّا. وفي اليوم الثاني، إضافةً إلى الوقفة الروحيّة، كان هناك جزءٌ ترفيهيٌّ ورالى بايبر وتنشئة دينيّة

أمّا اليوم الثالث فكان سياحيًّا إلى بلدة المتين حيثُ عَمَّ جوٌّ من الفرح والمحبّة الأخوية وطُبع هذا النهار بذكريات





## المخيّم الصّيفيّ للعمل الرّعويّ الجامعيّ العامّ

كما هي العادة في كلّ سنة، أقامَ العمل الرعوى الجامعيّ العامّ مُخيّمًا صيفيًّا لكلّ الجامعيّين الرّاغبينَ في الانضمام إليه.

كان عنوانه: «أراكم فتفرحون» (یو ۲۲/۱٦)، ودام من ۲۰ إلی ۳۱ آب ٢٠١٤ في مدرسة الفرير- بسكنتا. وكان المرشد العام للمخيم الأب فادى بو شبل المريميّ مُرشد عامّ المخيّم، فأعطى مواضيع الرياضة الروحية التى أدخَلَت المُشاركينَ في جوِّ من الصّمت والسّكينة والدّخول في سرّ الله، والّتي دامت أربعة أيّام.

ثمّ قام المُشاركون بالتّنشئة على الرّسالة في الأيّام التالية، والقيام بها، وقد شمَلَت رسالتهم زيارة مستشفيات، مأوى عجزة، مرضى في البيوت، دور



أيتام، وخدمة روحيّة لشباب المنطقة، إضافةً إلى بعض النّشاطات المسرحيّة.

كان المُشاركون من الـ NDU عديدين، وكانت الأجواء مريحة ومُفيدة؛ شَعَروا بأنّ المسيح رآهم، ولذلك فرحوا.

## حفلة المتخرّجين وتسليم وتسلّم اللّجِنّة الجّديدة

بما أنّ هذه السّنة كانت سنة تشكيلات فى الرّهبانيّة المارونيّة المريميّة، فلم يتمّ التسلُّم والتسليم في أواخر السنة الدراسية، إنّما تأجَّلَ الموعد إلى شهر أيلول، حين عُرفَ أنّ المُرشد العامّ للجامعة سيبقى الأب فادى بوشبل، فكان اللقاء في ١١ أيلول ٢٠١٤؛ وفيه قال الأب فادي:

سنةٌ مَضَت، عملنا فيها معًا من أجل بناءِ ملكوت الله في جامعتنا. كنّا نتلمَّس حضور الربّ، يُرافقُنا كما مع تلميذَى عمّاوس على دروب حياتنا ويرعانا ويبارك نشاطاتنا وأتعابنا. ولقد لمَسنا أكثر من مرّة ذاك الحضور في كلِّ ما عِشناهُ وصلّيناه.

منذ ٩ سنوات وأنا أقف وقفةً كهذه،



## لقاء العمل الرّعويّ الجامعيّ العامّ

في إطار التّنشئة للمسؤولين في المخيّم الصيفيّ العامّ، شارَكَ عددٌ من شبيبة جامعتنا في الويك- أند الّذي أقيمَ في دير مار ساسين- بسكتنا مع اللجنةِ المسؤولة عن تحضير المُخيّم للتّنشئة والاستعداد للقيام بالمهام الموكلة إلى كُلِّ منهم بأجود وأفضل طريقة مُناسبة.



قدوةً دائمة، ولتَهدى حياتَكِ صوبَ ابنِها الإلهيّ.

المصلوب الفادى. شكرًا ريتًا.

وعده (عب ٢٥/١٠-٣٦): حضورٌ ومسؤوليّة، بساطة وعفويّة. لتكن لكِ العذراءُ مريم

سيلين خوري: «نحنُ نعرف أننا نثبُتُ في الله، وأنّ الله يثبُتُ فينا بأنّه وهبَ لنا من

روجِهِ» (١ يو ١٣/٤): تواضُعِكِ من تواضع العذراء، وابتسامتُكِ من ابتِسامتِها، أنتِ شبيهة بأمِّكِ السماويّة. شُكرًا لأنَّكِ ولمدّة سنة حفِظتِ لنا ذاكرة نشاطاتنا.

إبراهيم مهنّا: (ليكُن رجل الله كاملاً مُستعدًّا لكلِّ عمَلِ صالح» (١ تيم ٣/٣): هدوءً وصفاء، جديّة وسخاء. إن أُعطي َلي أن أمنَ حَكَ لقبًا يُطبَّقُ على شخصيّتِكَ لا أُعطيكَ لقب

إيلي الحاج: «تجنَّب أهواءَ الشباب واطلُب البرّ والإيمان والمحبّة والسّلام مع الّذين يدعونَ الربّ بقلوب طاهرة» (١ تيم ٢٢/٢): أجواءٌ من الفرح تشيعُ حيثُ أنتَ. أنتَ فرحٌ لِمَن حولَكَ، ليبقَ الفرح الحقيقيّ مالِكًا على حياتِكَ.

ناي عبيد: «المرأة الخجول نعمة على نعمة، وعفة نفسها لا توازيها قيمة» (سي

كريستال غندور: «الحكمة تسكُبُ المعرفة والفهم وتُعلي مجدَ الدّين يملكونها» (سي ١٩/١): بالصّلاة رفعتِ أنفُسنا نحو الّذي يُحبِّنا، وبالخدمة ذكَّرتنا بالّذي أتى إلينا، وبالابتسامة جعلتِنا نعرفُ أنَّ اللهَ فرحٌ لامتناهٍ شكرًا كريستال لأنّكِ كما أنتِ. أُنظري إلى مريم لتبقي مريميّة.

ريتًا خليل: «الحكمة تُعلّم الفضائل كلّها، العفّة والعدل والشّجاعة والفهم، وهذه أكثر نفعًا للبشرِ من أيِّ شيء في الحياة» (حك ٧/٨): إلى الربِّ أرفعُ الصّلاة من أجلِكِ،

لتنالي نعمة الحكمة في كلِّ شيء. لن أنسى يوم اتَّخذت ِ شخصية القدّيسة رفقا وحاورت

جورجيو نجيم: «تأمّلوا في الربّ واطلبوهُ بطيبٍ قلب. فالّذينَ يسعَون إليهِ يجدونه،

والَّذينَ لا يشكُّونَ فيه يرَونَهُ، (حك ١/١-٢): تنوَّعَت الخدمات النَّى أَخَذتَها على عاتِقِكِ

فم الذّهب بل يوسف البارّ. لتكُن حياتُكَ دائمًا في حضرة يسوع ومريم.

وقفة أستعيد فيها الأحداث والوجوه والنّشاطات، وأرفعُ الشّكر والإمتنان للربّ يسوع وأمِّهِ العذراء ملكة الجامعة، ولكلِّ واحد وواحدةِ منكم.

كيف لا وعرفانُ الجميل هو أصدقُ مشاعر المحبّة. والحقّ أقولُ: إنّني مدينٌ للربّ وُلأُمُّهِ مريم ولكلِّ واحد وواحدةٍ منكم، أنتم من منحتمونى فرصةً لعيش حضور الله وعلمتمونى المبادرات والمجّانيّة والإقدام...

ومعكم أُوجّهُ شُكري للثالوث المحبّة، وللعذراء مريم أُمّ المحبّة، وللأُمّ الرهبانيّة، وإدارة الجامعة بشخص الأب الرّئيس وليد موسى.

ومع الشكر أزودكم بكلمةٍ من الكتاب المقدَّس لسبلكم في الحياة:

جاد ملاّح: «كذلكَ عظ الشبّان ليكونوا مُتعقّلين. وكُن أنتَ نفسكَ قدوةً لهم في العمل الصّالح، ورزينًا ومُنزّهًا فى تعليمكَ» (تيطس ٦/٢-٧): خدمتُك تميّزَت بالمجّانيّة، وصمتُكَ بالحكمة. بارَكَ الربُّ حياتَكَ وقدَّسَ أعمالَكَ.

نتالى غرّة: «لا تفقِدوا إذًا ثقتكم، فلها جزاءٌ عظيم، وأنتم بحاجة إلى الصبر حتّى تعملوا بمشيئة الله، وتحصلوا على

خلالَ حضوركِ معنا، ولكنَّ الخدمة الروحيّة تفوَّقَت على جميعِها، والسبب أنَّكَ نقَلتَ إلينا ما كنتَ تعيشُهُ أنتَ. حَفِظَكَ الربّ بشفاعة أُمِّه الكاملة القداسة.

إليسًا لطّوف: «أحمدُ اسمَكَ على الدوام وأُرتِّلُ لكَ آياتَ الشَّكرِ» (سي ١١/٥١): بالترنيم والصلاة ترتفع النفوس والقلوب وتأبى إلا أن تشقُّ الغيوم وتصل إلى من هو جالسٌ عن يمين الآب ليشفعَ فينا. أنتِ رَفَعتنا بالتّرنيم ونحنُ نَرفعُكِ بالصّلاة. شكرًا لك.

جورج شَعيا: «وكان المُغنّونَ يُسبِّحونَ بأصواتهم العذبة التي كان صداها يتردُّد في رحاب الهيكل» (سي ١٨/٥٠): الصّوت نعمةً من نِعَم الله، وقد حلاَّكَ به، رنِّم يا جورج بمراحِمَ الربّ ولتَحمِكَ الأمُّ العذراء.

ختامًا، أَشكُرُ الآباء جميعًا، ولاسيّما الأب المُدبِّر جورج ناصيف الّذي أُمَّنَ الاحتفال بالقدِّاس الإلهيّ يوميًّا مع كلمة روحيّة أغنى بها نفوسنا. وأشكُرُ أيضًا صولاً حلو الّتي تَعِبَت وضَحَّت خلال هذه السّنة معنا.

أحبّائي، الجامعة هي «مملكة مريم»، وأنتم أبناء الأُمّ والجامعة مملكتكم، أحبّوها واسعوا دائمًا لإعلاء شأنها، وحاولوا أن تخدموها أينما حَلَلتُم.

ستُظهِر لكم الأيّام أنَّ ما عشناهُ معًا، قد حُفِرَ في أعماقِ القلوب، ولا أحد يستطيع أن

لتكُن عين العذراء على كُلِّ منكم، وذراعًاها حول كلِّ منكم، وصلاتُها حضنًا وحصنًا لكم، ولا تنسوا أن تذكروني بصلاتكم.

وهذه أسماء اللجنة الجديدة التي ستقوم بخدمة العمل الرعوي الجامعي NDU خلال هذه السّنة الدراسيّة ٢٠١٤-٢٠١٥: مُنسّق: ناى عبيد - نائب منسّق: كارل بو شبل -أمين سرّ: غي كنبر - أمين صندوق: هادي باسيل - نشاطات: مَريم عقيقي - روحيّات: ريتًا حدّاد - إعلام: سيبال يونس - مُرافق لجنة: جاد ملاّح - كورال: كلارا بشعلاني.

## قدّاس عبد البابا القدّبس يوحنًا بولس الثَّاني

إحتفالاً بالبابا القديس يوحناً بولس الثاني الَّذي أَحَبُّ الشبيبة ووثقَ بهم وسَمّاهم «ربيع الكنيسة»، أرادت جامعتنا، من خلال العمل الرعويّ الجامعيّ، أن تُكرِّمه هو الحاضر فيما بيننا بتمثالهِ في الحديقة التي على اسمه عند مدخلها. فاحتفلنا بالذّبيحة الإلهيّة، ومَشَينا إليه مرنّمین خاشعین مکرّمین بباقة ورد، وتباركنا من ذخيرتِهِ النَّى استقدمها الأب المُدبِّر جورج ناصيف من دير سيّدة



كانون الأوّل ٢٠١٤ ٢٦

## رحلة إلى دير مار سركيس وباخوس- عشقوت وُدير والَّدةُ اللَّالهُ والْوَحدَةُ- حريصًا

بهدف التعرُّف على الرّهبنة الأمّ التي تنتمي إليها جامعتنا، نظّم شبيبتنا نهارًا روحيًّا إلى دير مار سركيس وباخوس، دير الإبتداء التّابع للرهبانيّة المارونيّة المريميّة.

بعد الاطّلاع على حياة القدّيسَين الشّهيدَين سركيس وباخوس، شاهَدَوا وثائقيًّا عن الرّهبنة «مملكة مريم»، وزاروا غرفةَ «رجُل الله» الحَبيس الأب أنطونيوس طربيه، واسترشدوا بحياتِهِ. ثمّ احتفلوا بالقدّاس الإلهيّ الّذي ترأسه رئيس الجامعة الأب وليد موسى. ثمّ تناولوا الغداء مع الآباء والمُبتدئين في الرّهبنة، وسط تحاور مفيد وإصغاءٍ لشهادة حياة من أحد المبتدئين.



وبهدف التعرُّف أكثر فأكثر على حياة القديسة تريزا ليسوع الأفيلية التى تحتفل الكنيسة بمرور خمسمئة عام على ولادتها، كان الإنطلاق إلى دير الكرمليّات في

بعد شُرح موسّع عن أيقونة كنيسة الدير، انعقد لقاء مع ثلاث راهبات كرمليّات تحدّثن بالكلمة والمثل عن القدّيسة وعن الدّعوة المسيحيّة، ما كان له الأثر الكبير في نفوس الشبيبة. وإثر حصولهم على ثوب سيّدة الكرمل، انتهوا إلى جلسة تقييميّة مُمتعة.



## أنوارٌ كنسيّة: الأخت مادلين

«طوبى للودعاء فإنهم يرثونَ الأرض» (مت ه/٤)

الأب فادى بو شبل المريمي المرشد العام في جامعة سيّدة اللويزة

تحتفل رهبنة أخوات يسوع الصّغيرات بيوبيل تأسيسها الماسيّ على يَد الأخت مادلين هوتان، الفرنسيّة الأصل، التَّى أبصَرَت النّور عام ١٨٩٨، وسَمَحْت لها العناية الإلهيّة بأن تتعرَّف في صِباها على حياة الأخ شارل دوفوكو، فأرادت أن تعيشَ على مثالِهِ مع الفقراء والمُهمَلين في العالم العربيّ، فجدَّت مُسرعة إلى صحراء الجزائر، حيثُ كانت على موعد مع الله الَّذي أوضَحَ لها دعوتَها في الحياة.

تقول: «لقد وهَبَني الله دعوة للحياة التأمّليّة، إن لم تكُن في نطاق حصن الدّير، فهي على الأقلِّ دعوة لحياة تأمِّليَّة مُندمجة في العالم، لأجعل الربِّ حاضرًا فيه مثلَ العذراء في زيارتها لأليصابات، فأحمل له، لا المُساعدة الماديّة فحسب، بل اليقين

أبرزت نذورها الرهبانيّة في ٨ أيلول ١٩٣٩. وقد اعتبر هذا التاريخ تاريخ تأسيس رهبنة أخوات يسوع الصّغيرات.

في المغرب العربيّ، تعرّفت الأخت مادلين على جماعاتٍ مسيحيّة من أصول عربيّة، وتناهى إليها أنّ ثمّة مسيحيّين في المشرق العربيّ يُعايشون المسلمين في الوطن الواحد، فسارعت إلى هذه البلاد لتتعرَّف إليهم، واتّخذَت بالتالي قرارها باندماج أخواتِها في الكنائس الشرقيّة، النّي بقِيَت عبرَ الأجيال «شهادة حَيّة للإيمان المسيحيّ

ولأنَّ النَّعمة تَلدُ النَّعمة، فقد رأينا حُبَّها يتدفَّق، ليسَ فقط نحو مسيحيّى الشّرق، وإنَّما أيضًا نحو كلِّ الناس. ففي ليلة الميلاد من العام ١٩٤٩، سلَّمَت المسؤوليّة العامّة إلى الأخت جان؛ ومعها، ومع الأب قوايوم مؤسّس رهبنة إخوة يسوع الصِّغار، قامت بجولة حولَ العالم بهدف تأسيس أخوّات، قائلةُ: «لن أكونَ سعيدة إلاّ عندما أكون قد وجدتُ على سطح الكُرة الأرضيّة القبيلة الأكثر افتقارًا إلى التّقدير والتَّفهُّم، الإنسان الأشدّ بؤسًا، لأقولَ له: الربّ يسوع هو أخّ لكَ، وقد رَفَعكَ إلى مُستواه، وأنا جئتُ إليكَ لكى تقبلَ أن تُصبحَ أخًا لي وصديقًا».

والواقع أنها وجدَت صعوبة كبيرة في اختراق حواجز الشيوعيّة في أوروبًا الشرقيّة وروسيا، إلاّ أنّ الروح القدس ألهَمَها أن تحتَجّ بالسّياحة، فحَوَّلَت شاحنة صغيرة إلى شبهِ بيت استقَلَّتها وتَنقَّلَت بها، وفيها أسَّسَت الْأَخوَّة المُتنقِّلة، بحيثُ تُسافر كلّ سنة مع أخواتها ويُسانِدْنَ المسيحيّين المُضطَهَدين ويُوطِّدْنَ الصّداقة معهم.

بعد الاحتفال باليوبيل الذهبيّ لتأسيس الرّهبنة، بدأت صحّتها تتدهور بشكل سريع، وانتقَلَت إلى بيت الآب في ٦ تشرين الثاني ١٩٨٩، وصادَفَ يومَ دفنِها انهيارُ جدارُ برلين التقسيميّ، فرأى الكثيرونَ في ذلكَ تعبيرًا عن سَعيها الدائم إلى إزالة كُلّ الحواجز القائمة بين الإنسان وأخيه الإنسان.







دُفتَت الأخت مادلين في منطقة Tre Fontani قُربَ كنيسة استشهاد بولس الرّسول، حيثُ مَركزُ الأَخوّة العامّة. وقد شاءت العناية الإلهيّة أن تسمَحَ لي بزيارة هذا المكان المُبارَك غير مرّة، بفعل الصّداقة الروحيّة العميقة النّي رَبَطتني برهبنة أخوات يسوع الصّغيرات في لبنان. والأخت مادلين، التي زارتنا مرّات، أرادت أن تنتمي الأخوّة في بلادنا إلى كنيستِنا المارونية: فلها بيوت في البوشرية ورأس النبع والهرمل وصور، فضلاً عن بقعتوتا - كسروان حيثُ تصعدُ الأخوات إلى الجبل للتّأمُّل والصّلاة وقراءة الحياة على ضوء كلمة الله، إضافةً إلى الرياضات الروحيّة السنويّة

ولمُناسبة الاحتفال باليوبيل الفضيّ لدخول الأخت مادلين، هذه الراهبة الوديعة ذات البِّسمَة الهادئة والصِّفاء الجميل، إلى بيت الآب؛ واستعدادًا لفتح دعوى تطويبها، شرَّفتني رهبنتها العزيزة أن أشهد ككاهن مارونيّ شرقيّ على أهميّة إعلان تطويبها في كنائسٌ

والواقع أنَّى التقيتُ الأخت مادلين ثلاثَ مرّات؛ وأنا مؤمن بأنّ الأماكنَ التي التقيتُها فيها كافيةٌ فعلاً لتُعطيني فكرةً واضحة عن هُويّة هذه الأخت «النّعمة»، التي منحتها العنايةُ الإلهيّةُ للكنيسة الجامعة. والربّ يسوع يقول في إنجيله المُقدّس: (من ثِمارهم تعرفونهم» (مت١٦/٧).

لا، لم ألتق بها وجهًا لوجه، إنَّما بعددٍ كبير من الأخوات اللواتي يَتبعْنَ بأمانةِ الدّربَ الذي سلكَته. وَما أثّر فيَّ التّأثيرَ الكبير، في كلُّ منهنَّ، هو الفرح والبساطة ومقاربة كلّ شيء؛ ما دفعني لأطالع بعضًا من كتاباتِ المؤسّسة.



وعليه كان لقائى الثّاني مع الأخت مادلين، وتحديدًا من خلال كتابها «هذه وصيّتي»، الذي تَظهر فيه إنسانة مكرّسة تريد من التّكرّس أن يكونَ دفعًا حقيقيًّا لأنسنةٍ مؤمنة وجديدة، كما أرادها الرّب يسوع، الذي دفعَ دمّه ثمنَها، ما أوصل بولس الرّسول إلى القول: «مَن هو بالمسيح فهو خلقٌ جديد» (٢ كور ١٧/٥).

أمًا المرّة الثّالثة فكانت عندما سَمحتُ لي العنايةُ الإلهيّة بأن أزورTre Fontane، وأمكُثَ في غرفتها، وأصلّي أمام قبرها، وأكتشف بالتالي أمرين في حياة هذه الأخت (النّعمة)، وهما البساطة والطّيبة.

نعم، استطعتُ أن أرى في وجه الأخت مادلين بساطةَ النّاصرة وطيبةَ الرّبّ يسوع، من خلال بساطةِ المكان ومحتوياته، وما اجتذبت إلى قلب يسوع من نفوس من ثقافات متعددة ومن بلدان كثيرة.

أمّا تطويبُها فإنّه سيئضفي على المؤمنين نِعَمّا لا حدّ لها، أراها في ثلاث:

أوّلاً: الثّقة بالرّب.

في عالم يفتقر إلى العلاقة الحقّة مع الله، تصرخ الأخت مادلين أمام الجميع أنّها بثقةٍ وَضعت يدَها بيدِ الرّبّ، هذا الإله الذي لم يَعْد بعيد المنَّال في الأعالى، وإنّما صارَ بشرًا (يو ١٤/١) وسكَن النّاصرة (لو ٣٩/٢)، وشابَهنا بكلّ شيء ما عدا الخطيئة (عب ١٧/٢)، وطلبَ منّا أن نكُونَ حضورًا لحضوره، واستمرارًا لمحبّته في هذا العالم.

ثانياً: محبّة الكنيسة في الشّرق.

صحيحٌ أنّ كنيسة المسيح هي واحدة، إلا أنّ حضورَها في هذا الشّرق يمتاز بتنوّع طقوسها، وغنى روحانيّتها، وأمانة محبّتها لعريسها السّماويّ، رغم الحروب والإضطهادات والألم. فالأخت مادلين بهويتها الغربيّة، تساعد الغربيّين على محبّة

جسد المسيح السرّي في الشّرق، وخدمةِ أعضائه بالصّلاة والتّكرّس والحضور؛ وبانتمائها للشرق تعطي الشرقيّين دفعاً من الإلتزام والأمانة والتعلّق بالأرض، التي منها أطلَّ «نور الشرق».

ثالثاً: الإنفتاح على العالم الإسلاميّ بصداقة ومحبّة.

بصفتي كاهناً كاثوليكياً أحيا في مجتمع مختلط (مسيحيّ- إسلاميّ)، أرى في الأخت مادلين نموذجًا ممتازًا للعيش لا بجانب المسلم وإنّما معه، لا خوفًا منه وإنّما حبًّا به، لا بمفهوم: لكَ دينُكَ ولي ديني، وإنّما بمفهوم: أُخبرُني عن دينك، أُخبرُك عن ديني باحترام وصداقة ومحبّة تعلو كلَّ شيء.

إنّ العالمَ الإسلاميّ ينمو بشكل كبير، وقد عَمَّ أغلبيّة هذا الشّرق، الذي منهُ أتانا «نورُ العالم». ولذلك، فإنّي أؤمن وأعتقدُ أنّ رسالة الأخت مادلين هي رسالةُ الآنيّة، رسالةُ جديدةٌ ليست لأخوات يسوع الصّغيرات فحسب، وإنّما للكنيسة الجامعة كلِّها، ولاسيّما الحاضرة في هذه البُقعة من الأرض.

#### صلاة

أيّتها الأختُ الصّغيرة مادلين يسوع، يا مَن جذبَكِ وجهُ يسوعَ الناصريّ، فتركتِ كُلَّ شيء وتبعتِ خُطاه على مِثالِ الأخ شارل دو فوكو، فزيّنَ حياتَكِ بطيبة محبّتِهِ وبساطةِ حضوره، فأصبحتِ إشعاعًا من نورهِ يَشِعُّ على الكنيسة كلّها،..

أَسَأَلُكِ بِمحبّتك ليسوعَ الناصريّ أن تلتمسي لمسيحيّي هذا الشّرق نعمة الثّبات في الإيمان، والشّجاعة في الشّهادة، والمحبّة في كلّ شيء، وأن تطلبي من الربّ يسوع بشفاعة أمّه سيّدةِ العالم أجمع أن يمنحنا ذاته كما منحكِ ذاتَه، لنُصبَح كما أنتِ شهودًا حقيقيّين للإنجيل الطاهر.



## ٢٠١٤: ١١١١ خرِيجًا لجامعة سيَّدة اللويزة

## والدّورة سمّاها الأب موسى: دورة بشاره الراعي

## والرّاعي شاءها: فوج حماية الجمهوريّة والكيان اللبنانيّ

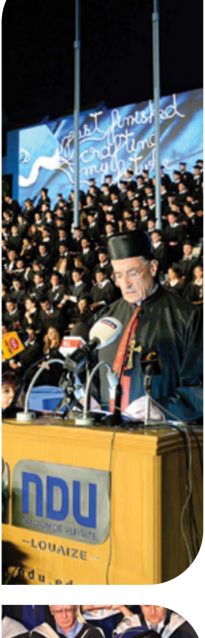
194 من زوق مصبح + 7٣ من دير القمر + ٥٥ من برسا = ١١١١ خرّيجًا لجامعة سيّدة اللويزة، احتُفي بهم مغربَ الخميس ٣١ تمّوز ٢٠١٤، وسط بضعة الآف من الأهل والرّفاق والأصدقاء، في حضور رسميّين، شهدوا جميعًا للنجاح، وفرحوا بصنّاعُه، ودعوا لهم بالتوفيق في وطن امن مستقرّ مزدهر، يوفّر لهم فرص العمل اللائقة، ليبقوا فيه وله ويبقى فيهم ولهم...

الاحتفال رعاه صاحب الغبطة والنيافة مار بشاره بطرس الراعي، الذي أطلّ بكلمته على ذكريات البدايات، مبديًا عرفانَه بفضل الرهبانيّة واعتزازَه بنهضة الجامعة،.. مركّزًا من ثُمَّ على هموم لبنان والمنطقة، في ظلّ النزاعات والصراعات الدامية المدمّرة وما تسبطن من تردّيات اقتصاديّة واجتماعيّة.. وتهدّد من وجودات وكيانات...

#### فال الراعي:

- ا. يسعدُني أن أشارك في حفل تخرّج طلاّب جامعة سيّدة اللويزة الأعزّاء، شاكرًا رئيس الجامعة الأب وليد موسى على دعوتي إلى هذه المشاركة؛ فأحيّيه مع الأسرة التربوية الجامعيّة، إدارة وعمداء وهيئة أساتذة وطلاّبًا؛ كما أحيّي مجلس أمنائها والقدامى والأصدقاء. وأعرب عن امتناني لأمنا الرهبانيّة المارونيّة المريميّة الجليلة، التي لي شرف الانتماء إليها، فأحيّيها بشخص رئيسها العامّ، قدس الأباتي بطرس طربيه، ومجلس المدبرين العاميّن، وأحيّي كلّ أبنائها من آباء وإخوة دارسين وناشئة.
- ٧. وأوجّه تهنئتي القلبية لكم، أيها الخريجون والخريجات، للسنة الأكاديمية ١٠١٣ ٢٠١٨. وأشكر الله معكم على بلوغكم إلى ختام المرحلة الجامعية في هذه الجامعة العزيزة التي احتضنتكم، ووفرت لكم جودة التعليم، بحسب اختصاصاتكم، مع التربية على القيم الروحية والأخلاقية والوطنية. وأهنئ الجامعة بكم. وإنّي بروح الامتنان، أتوجّه معكم بالشكر والتهنئة لوالديكم ولعائلاتكم: أمّا الشكر فعلى ما بذلوه بسخاء من أجل تثقيفكم؛ وأمّا التهنئة لهم فعلى تخرّجكم ودخولكم مجالات العمل لتحقيق ذواتكم وتحفيز إبداعكم، وضمانة المستقبل. وبذلك تحقّقون آمالهم وانتظاراتهم.
- ٣. آتي إلى هذه الجامعة في رحاب الرهبانية المارونية المريمية بكثير من التأثر والذكريات. فقد لبيت فيها الدعوة الإلهية إلى الحياة الرهبانية، وأنا ابن اثنتي عشرة سنة. وفيها تربيت وتعلمت وانفتحت على آفاق الكنيسة والوطن. وهي هيأتني بكامل تكريسي لحياة رهبانية أصيلة في رحابها، وقدمتني أسقفًا للكنيسة وبطريركًا وكردينالاً. إني بروح العرفان بالجميل آتي إلى رحاب حنانها وفضلها، كعودة إلى الجذور، لأستمد منها الروحانية والدفع والقوة.

وآتي إلى جامعة سيّدة اللويزة بذكريات البدايات الوضيعة في سنة ١٩٧٨، عندما بدأت بخميرة من ٧٥ طالبًا وطالبة وبمبنى صغير. وكان اسمها «مركز سيّدة





اللويزة للتعليم العالى»، كفرع لكليّة بيروت الجامعيّة (BUC) التي أصبحت الجامعة اللبنانيّة الأميركيّة (LAU). وهذا المركز أصبح بعد عشر سنوات، أي سنة ١٩٨٧، جامعة سبّدة اللويزة، التى راحت تكبر وتكبر بطلابها وأساتذها وكلّياتها ومبانيها، فبلغت إلى ما هي عليه اليوم بفضل الآباء الرؤساء الذين تعاقبوا عليها، والسلطة الرهبانيّة العامّة، ومجلس الأمناء، ومجلس الجامعة، والإدارة والأساتذة، ويفضل ثقة الأهل والطلاّب. وهكذا تحقّق فيها مَثُلُ الإنجيل الذي يُشبّه ملكوت الله، أي الكنيسة ومؤسّساتها، بحبّة الخردل، وهي أصغر البقول، لكنّها تنمو وتكبر حتى تصبح شجرة كبيرة تعشعش فيها طيور السماء (راجع متّى ١٣: ٣١ - ٣١). الشكر لله الذي منه كلّ عطيّة صالحة، وللسيدة العذراء مريم شفيعة الجامعة وحاميتها والساهرة عليها.

٤. إنّنا نفتخر كلّنا ونعتز بهذه الجامعة، لِما أصبحت عليه، ولِما لها من فضل على تربية أجيالنا شبيبتنا المتعاقبة، ولما شكّلت من نهضة في قطاع التعليم العالى الجامعيّ، إلى جانب الجامعات الكاثوليكية والخاصّة، والجامعة اللبنانيّة. فتحيّة كبيرة لكلّ هذه الجامعات التي نشكرها، باسم طلاّبها القدامي

والجدد، على ما وفرت لهم وتوفر من جودة تعليم وتربية في مختلف الاختصاصات، وعلى ما فتحت أمامهم من أفاق علم وعمل وإبداع. فتدعوها إلى المزيد من التعاون والتشاور والتكامل، من أجل تعزيز ديموقراطيّة التعليم العالى، وإعداد اختصاصيين وفقًا لحاجات سوق العمل. تعلمون أنّ ثلاثين ألف طالب وطالبة يتخرّجون هذه السنة من جامعات لبنان، ما عدا المتخرّجين من الخارج والمعاهد التقنيّة. سوفنا بحاجة إلى ثلاثين ألف فرصة عمل. لذا نتوجّه إلى القطاعين العام والخاص، وبخاصة إلى أهل الاقتصاد وإلى جمعية المصارف، بالنداء الملح لتوفير فرص العمل هذه، لكي نحافظ على قوانا الشبابيّة الحيّة وبقائها على أرض وطننا، لكى يحقّق شبابنا ذواتهم، ويمارسوا إبداعهم على أرضه، ويساهموا في بنائه وإنمائه وترقيه.

٥. وإنّنا نهنّئ الجامعة اللبنانيّة، على استكمال تعيين عمداء كلياتها، وإقرار تفرّغ أساتذتها، بفضل جهود رئيسها وسعى معالى وزير التربية الوطنيّة وصمود أساتذتها. ونأمل أن تكتمل فرحتها، إذ تخطو خطوات متقدّمة في نموّها وحسن

سيرها، وتتحرّر من تدخّل السياسيّين في شؤونها الإدارية، ويتحرّر طلاّبها من قيضة التلوُّن السياسيّ. وهذا ما نرجوه أيضًا لطلاب الجامعات الكاثوليكية والخاصّة. لكنّنا في الوقت عينه ندعو إدارات الجامعات والأساتذة إلى توفير الثقافة السياسية والوطنية لجميع طلاّبنا وشبابنا، بمبادئها الدستورية والميثاقيّة وبثوابتها الوطنيّة. فالسياسة كفن شريف لخدمة الانسان والمجتمع، تحتاج إلى تربية ثقافيّة كسائر جميع الفنون، ما يقتضى إدخال التثقيف والتربية على فن السياسة في برامج الاختصاصات الجامعيّة، بالاستناد إلى وثائق تعليمية وضعتها الكنيسة لهذه الغاية، فتذكر منها الدستور الراعويّ للمجمع المسكونيّ الفاتيكانيّ الثاني: الكنيسة في عالم اليوم، في فصله الرابع وهو بعنوان: حياة الجماعة السياسية؛ والإرشاد الرسوليّ للقدّيس البابا يوحناً بولس الثاني: «رجاء جديد للبنان» (١٩٩٧)؛ والمجمع البطريركيّ المارونيّ فى نصّه التاسع عشر: «الكنيسة المارونيّة والسياسة»؛ ووثيقتَى البطريركية المارونية: «شرعة العمل السياسيّ في ضوء تعليم الكنيسة وخصوصية لبنان»، «والمذكّرة الوطنيّة،. كلّ ذلك في إطار تعزيز

الثقافة الشاملة ونموها التي يدعو إليها الفصل الثاني من دستور «الكنيسة في عالم اليوم» المذكور.

دولة إسرائيل، وبتحقيق حقّ عودة

اللاجئين الفلسطينيين إلى أراضيهم؛

والنزاع الإسرائيليّ- العربيّ، بانسحاب

إسرائيل من الأراضي العربية المحتلة في

فلسطين ولبنان وسوريا، وبإقرار نظام

خاص بمدينة القدس يجعلها مفتوحة

إنّ المشاريع السياسيّة الدخيلة

افتعلت وتفتعل النزاعات الداخلية بين

الدول الإسلاميّة، السنيّة والشيعيّة

من جهة، وبين المسلمين المعتدلين

والتنظيمات الأصوليّة من جهة أخرى.

وقد وصلت تداعياتها إلى لبنان. وفي

هذه النزاعات، كانت اعتداءات على

المسيحيين وعلى كنائسهم، كما جرى

في مصر وسوريا والعراق، وبخاصة

في الموصل حيث طرد تنظيم «داعش»

المسيحيين من بيوتهم وأراضيهم فقط

بالثياب التي عليهم، وقد سلبوهم المال

والحلى والدواء والطعام والكسوة، لا لأنَّهم

طرفٌ في هذه النزاعات، بل فقط لأنهم

مسيحيّون مخلصون لأوطانهم، وهم فيها

منذ ألفى سنة، يعيشون مع المسلمين

عيشًا سليمًا متعاونًا ومتكاملاً، منذ ألف

وأربعماية سنة، وقد خلقوا معًا ثقافة

الاعتدال والانفتاح، وساهموا في بناء

للديانات الثلاث: اليهودية والمسيحية

## أيها الخريجون والخريجات

٦. تنطلقون من الجامعة بفرح النهاية، ولكنكم تدخلون معترك الحياة بهموم البداية، بسبب الأوضاع السياسية والاقتصادية والأمنية الخطيرة، على أرض وطننا وبلدان الشرق الأوسط، التي لا تفتح أمامكم ما ترغبون من آفاق واعدة. لكنّى أدعوكم إلى مواجهة التحديات الراهنة بالصمود والرجاء، لأنّ أسبابها والحلول ليست من عالم المحهول. فالأسباب معروفة، والحلول ممكنة بالإرادات اللبنانية الطيّبة.

ثمّة مشاريع سياسيّة دخيلة على عالمنا العربيّ، مرتبطة بالنزاع الإسرائيليّ-الفلسطيني، والإسرائيلي- العربي، الذي لا يوجد، على ما يبدو، إرادة دوليّة لحلّه. وإنّا في المناسبة ندين بشدّة الاعتداء الإسرائيليّ الظالم على الشعب الفلسطينيّ الأمن في غزّة. ونطالب منظّمة الأمم المتحدة ومجلس الأمن بفرض وقف إطلاق النار، والإسراع في حلّ النزاع المزدوج: الإسرائيلي - الفلسطيني بإقرار دولة فلسطينيّة عاصمتها القدس إلى جانى وتطوير بلدانهم على كلّ صعيد، وبخاصّة

في نهضتها الثقافية والاقتصادية. إنّنا نعلن تضامننا مع إخواننا المسيحيين، ونشجب كلّ اعتداء ظالم عليهم، لا يشرّف الإسلام، بل يرتكب جريمة فظيعة بحقّ الانسانيّة، لم تكن لتخطر على بال أحد

من عالمنا المتمدّن.

٧. إنّ مسيحيّى بلدان الشّرق الأوسط يتطلّعون إلى مسيحيّى لبنان، بسبب ميثاق العيش المشترك المسيحي-الإسلاميّ، المنظّم في الدستور، بحيث يفصل النظام السياسيّ في لبنان بين الدين والدولة، ولكن الدولة تحترم كلّ الأديان؛ وتعترف بحرية العبادة والمعتقد، ويجميع الحقوق المدنيّة، ويشرعة حقوق الانسان؛ وتساوى بين المسيحيين والمسلمين في الحقوق والواجبات، بحكم المواطنة؛ وتنظّم في الدستور بروح الميثاق الوطنى مشاركتهم المتساوية بالمناصفة والمتوازنة في الحكم والإدارة. ولذلك، يعتمد لبنان النظام الديموقراطيّ البرلمانيّ، ولا يعطى مجالاً لأيّ ممارسة ديكتاتوريّة أو توتاليتاريّة أو استبداديّة، ولا مجال لأيّ تفرّد في القرارات الوطنيّة، بحكم الدستور والميثاق الوطنى والصيغة الميثاقيّة. وهي ثلاثة مترابطة ومتكاملة

أمًا البداية فكانت بصلاة تلاها الرئيس العامّ للرهبانيّة الأباتي بطرس طربيه،

عهد فيها إلى أمومة مريم الجامعة والخرّيجين ومن يُضطهدون ويُظلمون... قال:

احْمِهِم واحفَظْهِم في الحقِّ، كي يبقَوا شاهدين لَك، أنتَ الحبِّ الَّذي

يا مَن كرَّسَ شعبُ هذا البلد، بأديانه وحُكَّامه، لبنانَ لقَلْبكِ الطاهر؛

أَبِقُهم شُعلةً متّقدةً بِالإيمان والثقةِ بمُستقبل أفضل.

قودي خُطاهم، فيثبُتوا على المحبّة والانفتاح والحوار.

نُقَدِّمُ لك، اليومَ، هؤلاء الخرّيجين الّذين ينطّلِقون إلى مُعْتَرَك العمل

وإذا سادَ التعصُّبُ مِن حولِهم، واستبدَّتِ الكراهيةُ والجهلُ بإخوتهم، لا تجعليهم يسقطون متنكّرين لرسالَتِهم كأبناءٍ لكِ في الإنسانيّة والنعمة!

قوّى، يا مريمُ، راعىَ هذا الاحتفال غبطة أبينا البطريرك، نيافةً

الكاردينال مار بشاره بطرس الراعي، رئيسَ كهنةِ ابنِك، المزدانَ

فى انتخاب رئيس للجمهوريّة يكونُ مرجعًا لوحدة المواطنين، على

نَعهَدُ إلى أمومَتِكِ الحنون مَن يُضطَهدون ويُظلَمون ويُقتلون من إخواننا،

ربِّ وإلهي

لا ينضد!

ويا مريم

يا والدة الإله

تقبَّلْ من جامعتك هؤلاء الخريجين.

أطلقُهُم للعمل في حُقول الحياة.

بالحكمة في سبيل القداسة!

في العراق وسوريا وغزة.

أمطرى محبّة ابنك في القلوب،

فينتصرَ الحقّ ويستتبُّ الأمن

وتتحقَّقَ إرادةُ الآبِ السمويِّ في كُلِّ مِنَّا

ونحيا شهودًا لحضارة المحبّة والحياة

ونمجّدَ إلّهَنا الثالوثَ الواحِد إلى الأبد. آمين.

اشفَعى فينا، فَيصِلَ وطنننا إلى استقراره،

اختلاف معتقداتهم وتيّاراتهم السياسيّة!

احفظى جامعتَنا ورهبانَنا، وقدّسي أبناءَها!

ولهذا السبب، يأمل مسيحيّو الشّرق الأوسط، أن يعبر يومًا إلى بلدانهم هذا التعاون المسيحيّ- الإسلاميّ المنظّم في لبنان. وهي أمنية عبّر عنها أيضًا القدّيس البابا يوحنًا بولس الثاني في الإرشاد الرسوليّ «رجاء جديد للبنان» (راجع الفقرة، ٩٣).

٨. وفوق ذلك، يغذّي هذا الأمل، عند مسيحيّى الشرق الأوسط، وجود رئيس مسيحيّ-ماروني على رأس الدولة اللبنانية. وهو الرئيس المسيحيّ الوحيد في جامعة

نحن ندرك همّكم، أيّا الخرّيجون والخرّيجات، وهمّ جميع اللبنانيّين، وأصدقاء لبنان، ومُحبّيه إقليميًّا ودوليًّا، بشأن منصب رئاسة الجمهوريّة. يؤلمنا جميعًا، بل يجرح كرامتنا الوطنيّة في الصميم، عجز نوّاب الأمّة عن عقد أيّ جلسة مكتملة النصاب، بعد الجلسة الأولى اليتيمة، لانتخاب رئيس للجمهوريّة بنصف عدد نوّاب المجلس النيابيّ زائد واحد. والسبب هو النزاع المستحكم بين فريقَي ٨ و١٨ آذار، فيبدو ظاهريًّا أنَّه من الصعب على أيّ منهما أن يصل بمرشّحه إلى سدّة الرئاسة، أو أن يقبل بمرشّح الفريق الآخر. فبات الناس والعديد من المرجعيّات يطالبون باختيار إحدى الشخصيّات المارونيّة، أكان من هذَين الفريقين أم من خارجهما، إذ يوجد عدد منها يتمتّع بالمعرفة والتمرّس في شؤون الدولة وبالأخلاقيّة والتجرّد ونظافة الكفّ، وتكسب ثقة الكتل السياسيّة وأعضاء المجلس النيابيّ.

لكنّنا لا نقبل مطلقًا بالوصول إلى الجلسة الانتخابيّة العاشرة بذات خيبة الأمل، ونحن على مشارف استحقاقات دستوريّة تختصّ بنهاية مدّة المجلس النيابيّ. ولا نقبل بهذا التمادي في عدم انتخاب رئيس للجمهوريّة، لأيّ اعتبار شخصيّ أو فئويّ كان، ولا بالذهاب بالبلاد إلى المجهول. فلا يحقّ لأحد أن يتفرّد بقرار وطنيّ هكذا خطير وخطِر. بل من واجب المجلس النيابيّ، بحكم الدستور، أن ينتخب رئيسًا للجمهوريّة، قبل أيّ عمل آخر. بل كان من واجبه انتخابه قبل ٢٥ أيّار الماضي. فليدرك السادة النوّاب أنّهم بذلك يقترفون مخالفة جسيمة للدستور والميثاق الوطنيّ، لأنّهم يقطعون رأس الدولة، ويشلّون عمل المجلس النيابيّ والحكومة، ويفكّفكون كيان الوطن.

٩. ومن بين همومكم، أيها الخرّيجون والخرّيجات، الشّأن الاقتصاديّ والاجتماعيّ . الذي ينذر بالخطر الكبير. فمن أجل الخروج من الأزمة الاقتصادية المتفاقمة، ومن تداعياتها الاجتماعيّة والأمنيّة والأخلاقيّة، عمدنا في البطريركيّة، بواسطة المركز البطريركيّ للتوثيق والأبحاث، إلى وضع «وثيقة اقتصاديّة» ستُنشر قريبًا، تعاونًا على وضعها مع اختصاصيين وخبراء في الاقتصاد والصناعة والمال. واستندنا فيها إلى تعليم الكنيسة الاجتماعي، وإلى نصّين من المجمع البطريركيّ المارونيّ مختصّين بالشأنين الاقتصاديّ والاجتماعيّ.

إنّ لبنان بحاجة إلى تضافر جميع القوى المعنيّة من أجل النهوض بالاقتصاد الوطنيّ، وجعله اقتصادًا حرًّا واجتماعيًّا يزيل الهوّة بين فئات المجتمع اللبنانيّ. أجل، لبنان بحاجة إليكم، أيها الخرّيجون والخرّيجات! فهو يحفظ كرامتكم وهويّتكم ورسالتكم.

١٠. ولا ننسى همومكم وهموم اللبنانيّين التي تختص على التوالي: بآفة بيع الأراضي، وما زلنا ننتظر تعديل قانون تملَّك الأجانب لدى لجنة الإدارة والعدل؛ وبقانون استعادة الجنسيّة للمتحدّرين من أصل لبنانيّ الذي ما زال لدى اللجان المشتركة منذ عشر سنوات، وهذا حقّ للبنانيّين المنتشرين، وهم ثروة كبيرة للبنان؛ وبتطبيق اللامركزية الإدارية الموسّعة، والإنماء المتوازن في جميع المناطق اللبنانيّة.

في إطار كلّ هذه الهموم، يطيب لي أن أسمّيكم فوج حماية الجمهوريّة والكيان اللبنانيّ. فانطلقوا إلى رحاب الوطن بهذا الالتزام المزدوج.

عشتم! عاشت جامعة سيدة اللويزة!

تنطلقون من الحامعة بفرح النماية، ولكنكم تدخلون معترك الحياة بهموم البدانة



والأستاذ سهيل مطركانت له غيرُ تحيّة وغيرُ دعوة وغيرُ دعاء، من واقع الحال ألمًا أو أملاً، وقد سلسلها في لاميةٍ أوَّلُها حمدٌ وآخُرُها وردةٌ لمريم:

الحمـدُ لله يــبــقـــى الحــبُ والأمـــلُ هـذى اللويزةُ بعضٌ من صنــــاعته وجيشَ لبنـــان حـيّــوا، عـيدُه شــرفٌ جنودُه أُسْدُ حبُّ، من بنادقهم عزِّ لامّـتــه مَـــن ســـيــفُــه شــــرفّ مجدّ لأمّ تِــه مـــن رَدّ مــرتجـــلاً لامن يوطّنُ شـــعبًا وهــويــرتحــلُ

راعـي البشـــارةِ حيّــوا، يـفـخــرُ الجبــلُ هـ و الـمؤسّـسُ وهـ و القــائدُ المَثَلُ مـن وقـع أقـدامـه النيــرانُ تـشـتـعلُ يطلُّ فجرٌ، بـه الأمجــــادُ تغتســلُ لا مـن يـحــالفُ من بـاعــوا ومـن قـتـلوا لا مَــن يـكـذُبُ حـتًــى وهــو يـبـتـهــلُ

شعّت، ونحن بهم، نـسـمو ونحتفلُ

وفى العيون تلاقى الحبُّ والمُثُلُ

عرسُ اللويزة، في الأفراح، يكتمــلُ

لكم نمدِّدُ، حبِّا، لا لمن كسلوا

من أجلكم، وبكم تغوى وتحتفلُ

مـن يـسـكنُ القلبَ لا يحلو لـه بَدَلُ

وفى الصفوف، لكم ذكيرى ولا خجـلُ والأمنيــــاتُ كـمـــا لــو أنّـمـــا حِلَلُ

من أجل لبنان تعلو وهى تبتهلُ

يــا ســـيّــدى، هـــا هــــــــ، أبنــاؤك نُجُــــــــُ مـن كـلِّ لـبـنـــانَ جــاؤوا، العزُّ وقفتُهـم الـزّوقُ، بـرســـا، ومـن ديــريَـشِــعُ هــديّ أنظرْ إليهم، شبابًا، كالسيوفِ، إبًـــا لـم يركـعــوا ركعـةً إلاّ لخــالقهـم ما قدّسوا صنعًا، ما دنّسوا وطئا بصوتى، الـيــوم، صــوتٌ واحدٌ أبدًا

أنظرْ اليهم صبايا، يشهقُ العسلُ إلاّ بعطر شحيح الأرز عــا ثُـمـلـوا ما مزِّقوا لحمةَ التاريخ، ما قتلوا 

يا أصدقائي لمــذا اليوم نرصدُكم كأنّه الـعــرسُ، بــالأضـــواء يكتمــلُ تَمرُدوا، فَميادينُ العُلَى وُجِدت دقّوا القلوب اسمعوا أصداءَ لهفتها في العين، فـي القلب، أنتم، في ملاعبنـــا أباؤكم هـــا هــةُ، والأمّــهـــاتُ هـنـــا والقبُعاتُ على هــاماتكم نُجُـم

بالروح، بالدم، لا لن تمتفوا أبدًا بالروح بالدم بالأعصاب تشتعلُ نفدى بلادًا، ولانفدى رجالَ دمئ وجوهُمم بسوادِ الشيرَ تَكتحلُ نـهرٌ مـن الدم يجــرى غيرُ منقطع يــا ويـلَـنـــا إن بـقـيـنـــا فــى تــمزّقنـــا يــا ســـــيّدى أغـضبــوك، لا تهـــادنْهــم

من غَزْةِ دمعةُ، من موصل قُبَــلُ مــاذا يـقــول «الـقــيـاحيّــون» إن سُـئلـوا أوطــانُــــهـــــــم بــقـــروش الــذلّ تُختــزلُ إغفرْ لهم، لا، لمــاذا أنت ترحمُ هـــم؟ يدرون هــم، كـلُ مـا رامــوا ومـا فعــــــوا

عـذراءُ، أمّـى، أنـا ســـكرانٌ من وجعى الدّي إلـــيّ زمـانًــــــا فــيــه أحـتـفــلُ زرعتُك الحبُّ في أرضي وفي نبضي يا أمَّ ربِّي إلـيـكِ الـوردُ والــقبــلُ







رئيس الجامعة الأب وليد موسى، الذي سمّى الدورة: دورة بشاره الراعي، قال للخرّيجين: إذا كان لنا أمل في التغيير... فهو من خلالكم.. فتفضّلوا إلى العمل. وكان استهلّ كلمته بالإشارة إلى ما يصادف لقاء الليلة من أعياد، 'راَها خمسة:

- العيد الأوّل: فطر سعيد، نتمنّاه خيرًا وسلامًا على جميع اللبنانيين وعلى جميع العرب والمسلمين، وصلاتنا من القلب أن يتوقّف نهر الدماء الذي يجري في هذه المنطقة من العالم.
- العيد الثاني: اليوم ٣١ تموز: عيد شهداء مار مارون. هكذا هي المارونيّة، وهكذا ستبقى: شهداء من أجل الأرض، شهود من أجل الحقيقة، وشهادات توزّع من أجل
- العيد الثالث: غدًا، أوّل آب، عيد الجيش اللبنانيّ، تحيّة من القلب لكلّ جنديّ ورتيب وضابط، وليحيَ لبنان بشعبه وجيشه وشهدائه الأبرار.
- العيد الرابع: عيد تخرّجكم، أيها الطلاّب الأعزّاء. أهلكم ونحن، ننتظر هذه اللحظات؛ ما أسعدها، وكم هي غالية! فشكرًا لله، والله يوفّقكم.
- أمّا العيد الخامس، العيد الكبير، وبه نتكرّم نحن: هو وجود سيّدنا صاحب الغبطة والنيافة مار بشارة بطرس الراعي، في طليعة من سيبارك الشهادة التي تستحقّون



أيِّها الأعزّاء، وهو يرى فيكم لبنان- الآخر، لبنان الجديد الذي لا أمل إلاّ به، لبنان الذي نذر نفسه من أجله. وتعال، سيّدنا، يا صاحب الغبطة، نتذكّر أنّ في مثل هذا اليوم، منذ ٥٢ سنة، - ٣١ تمّوز ١٩٦٢ - وقف شاب في كنيسة هذا الدير القديم، ليعلن نذوره في خدمة الله والانسان. ذاك الشاب هو الفتى الآتي من حملاياً: بشارة الراعي.

## أبها الأهل الأحباء

ها هي الساعة المنتظرة تدقّ: شكرًا لجهودكم. تعبتم، سهرتم، سكبتم عرقًا ودموعًا، صليتم... وها هم أولادكم، الفتيات والفتيان، يحيّونكم، بمحبّة، ويرفعون قبّعات التخرّج، ليقولوا لكم أيضًا: شكرًا.

أمًا أنتم المتخرّجين والمتخرّجات، فماذا بعد الشكر وتقبّل التهاني؟ إلى العمل، إلى المجتمع، إلى العطاء، إلى التعب، إلى الجهاد في سبيل حياة سعيدة. الْأَهْل ونحن، أُدّينا واجبنا. جاء دوركم: كونوا كما أنتم اليوم، مدعاة فخر واعتزاز، لا تخيّبوا لنا أملاً. وإذا كان لنا من أمل في التغيير: التغيير الاجتماعيّ، الوطنيّ، الثقافيّ، الاقتصاديّ... فهو من خلالكم. أتعبتنا السياسة، أتعبنا التدهور الأمنّى، أتعبنا الوضع الاقتصاديّ... حان الوقت لكي تتحمّلوا مسؤوليّة التغيير؛ فلا تتقاعسوا، ولا تتكاسلوا، ولا تتخاذلوا. كلّنا بحاجة إليكم، تفضّلوا إلى العمل.

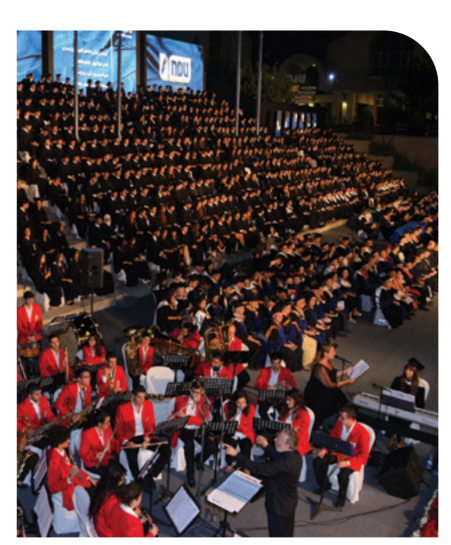
أمّا أنتم أيّها المسؤولون الكرام

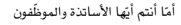
أناديكم، أمام غبطة أبينا البطريرك، وأمام هذا الجمهور الكريم، لأقول لكم: كفانا مهاترات وسياسات فارغة وتقاسم حصص. القلق المصيريّ يعصف بنا، والكثيرون منكم في غفلة.

قبل كلّ شيء، نناديكم، كي تفرجوا عن الرهائن: من هم؟ هم مجموع الطلاب المرشّحين إلى البكالوريا والبريفيه، والذين أخذتموهم أسرى المصالح والحسابات الصغيرة.

قولوا لنا: ماذا سنفعل بعد أيّام او أسابيع، عند افتتاح السنة الجامعية الجديدة؟ ماذا سنفعل مع الطلاّب الجدد، وهم لا يحملون الشهادات المطلوبة؟ رحمة بهم، بأهلهم، بمستقبلهم، إعملوا على حلّ هذه المشكلة في أقرب وقت.







شكرًا لكم، اليوم هو أيضًا، عيد لكم، وأنتم ترون أنّ تعبكم أزهرَ ورودًا وابتسامات في عيون هؤلاء الطلاّب.

معكم، مع الآباء والمسؤولين، نوّاب رئيس وعمداء ورؤساء أقسام،

مع مجلس الأمناء برئاسة الدكتور فرنسوا باسيل،

مع المجلس الأعلى بقيادة أبينا قدس الأباتي بطرس طربيه ومجلس المدبّرين،

حقّقنا، خلال سنوات، ما تعجز عنه مؤسّسات كبيرة وعريقة. طريقنا إلى الاعتماد والتميّز وضمان الجودة في المسار إلى التحقّق. ومعكم، ستتابع الرهبانيّة الطريق، ومعًا سنحقّق نجاحات متعدّدة، ونؤمّن اختصاصات جديدة وأسواق عمل لطلاّبنا، ولا تعجبوا، إن رأيتم، في السنة القادمة، أبنية ومختبرات، ومستشفى قيد التنفيذ، وكليّات قيد المباشرة بالعمل، هنا، في الذوق، أو هناك في فرعى برسا ودير القمر. أقول: معكم جميعًا، لأنَّني مؤمن أنَّ رئيس الجامعة القويّ والفعَّال، ليس قويًّا وليس فعَّالاً إلاَّ بمن يحيطون به، ويعملون، بتضحية ونبل، كي تصبح الجامعة مركز إشعاع ومقلع عمّال في سبيل الوطن. أشكركم جميعًا، وأذكركم بصلاتي، أينما كنت وفي أيّ موقع.



تبقى أمنية أخيرة، أوجّهها إلى أخينا الكبير، أبينا وسيدنا بشارة:

شكرًا لك، أنت أسست، أنتَ بنيت، أنت تعمل اليوم من أجل الكنيسة ولبنان.

إسمح لي أن أُطلق على هذه الدورة اسم: دورة بشارة الراعي.

وتحيّة لك، صلاتنا معك،

وليحيا لبنان.



وأخيرًا، وليس آخرًا، فليس أبلغ ممّا أنهت به طليعة الدورة الآنسة مليسا عَبِس كلمتها قائلةً لرفاقها: فكّروا بوساعة وتميّز واعملوا بجدِّ وكدّ:

#### **MELISSA ABS**

#### Nutrition and Dietetics, Valedictorian of Class 2014

As I look out into the crowd before me, I sense waves of emotion from everyone present. Four years ago, most of us walked into the Campus nervous as the first day we walked into school. Now, we are leaving NDU behind to a completely new group of students, most of whom were just as nervous as we were when we arrived. For parents, the sense of pride you have in your graduate's accomplishments is immeasurable. You have a sense of joy in knowing that the child you have raised earned a college degree- but then again, the joy could be coming from the fact that there will be no more tuition fees. For teachers and professors, the sense of pride is also prevailing. Although I'm certain that a small part of each one of you is relieved for not having a particular student enroll in any of your classes ever again! Nevertheless, NOTHING can top the feelings that we graduates have right now. I'm sure most of us will remember this tonight - clearly for the rest of our lives.

After countless assignments and projects, and many of what seemed as never-ending classes, after all the stressful midterms and finals and not to mention pop guizzes and long lab hours, here we are FINALLY graduating!

Two weeks ago, I received a call from my mentor Dr. Antoine Farhat, Interim Vice-President for Academic Affairs and Dean of the Faculty of Nursing and Health Sciences (FNHS) at NDU. He informed me that I was the Valedictorian for the Class of 2014. At first I was surprised. Even though I was able to maintain a GPA of 4.0, being the valedictorian never crossed my mind. Then, I was confused. You see, before that call, I wasn't even planning on attending the graduation ceremony! Actually, I already graduated with a BA in Advertising and Marketing a few years back, and thought that it was unnecessary to participate in the same ceremony again (you can imagine of course what my mom had to say about that!). But that call definitely changed my plans. After the confusion, came the feeling of responsibility. I have to be the voice of more than eight hundred graduating students tonight. I mean, I have to be honest, isn't it ironic that the reward of A LOT of hard work is public speaking? The number one fear in America? Death is number two! I actually had a nightmare last night that I tripped and fell while making it to the podium, and that I had completely forgotten to write my valedictory!

Setting nervousness aside, I feel really privileged to be standing here tonight. Our graduating class is so diverse and I cannot pretend to understand what everyone's experience of NDU has been. But for

me, I chose NDU as my university of choice for my first major simply because it was close to my home. But then I chose NDU to be yet again my first choice. I chose it again because it raised in me a sense of belonging. I chose it again because of its amazing teachers and professors. I chose it again because of the quality of the education it provides and its highly interactive student life. I chose it again because NDU became my second home and staff and faculty members became my second family. I heard NDU President Fr. Walid Moussa once say, 'NDU is really defined by its people."

As I look at the graduating class tonight, I can't help but think about the various roads that each one of them could be taking. Where to from here? Some of us will go on to graduate school, some of us will travel searching for better opportunities, some will have fantastic jobs lined up, and some will very well end up back here teaching. But I know one thing though, and it's that if our road to success was rough, NDU provided us with sturdy shoes.

Now that our journey here has come to an end, the time has come to express our gratitude to all our faculty members, chairs, deans, the administration, and every member of the NDU staff. I would like to specifically thank Dr. Antoine Farhat who is truly an inspiration, Dr. Doris Jaalouk, Dr. Jessy el-Hayek, whom I look up to, and Mrs. Maya Abou Jaoude. Allow me to also thank my mom who is the reason why I'm





standing here tonight, my sister who's my best friend, my husband who's my support system and my friend - you know who you are - who I spent countless hours with, studying for tests together and making memories that will last a lifetime. And most importantly I would like to thank God who blessed me in more ways than I can describe.

I won't be ending my speech with an eloquent quote or poem. Instead, Ind like to address the Class of 2014 by saying, think big, think different, and work hard!

Congratulations Class of 2014!

وبعد أن وُزّعت الشهادات، وقُدّمت المنح للمتفوّفين، ورُفعت القبّاعات، وانتهى الاحتفالُ مزدانًا بالأسهم الناريّة،.. مضى الخرّيجون إلى سهرةٍ عانقَ فيها فجرُ آب الهزيعَ الأخيرَ من ليلِ تمّوز...















الخريجون

#### THE GRADUATES

# TRIBUTE TO CLASS 2014

#### I. FACULTY OF ARCHITECTURE **ART & DESIGN**

#### MASTER OF ARTS

#### Summer 2013

EDDY GEORGE ABI ABDALLAH

#### Academic Year 2013-2014

MASSOUD GEORGE HABIR

#### BACHELOR OF ARCHITECTURE

CHRISTELLE ELIAN FARAH FLIF JAMIL JARROUR CHARBEL GEORGES KHALIL ELIE HABIB YAMMINE

#### Academic Year 2013-2014

GEORGE CHEBEL ABOU CHEBEL ELIE GHASSAN ABOU FAYAD CHRISTIAN FLIF ATALLAH SARKIS JOSEPH AYOUB MIREILLE ANWAR AZZAM ELIAS ANTOINE BOU CHAAYA

- HIRA SAMI ROLI HARIR RACHEL ADEL DARAKJI JOSIANE ABDO EL BOUEIZ
- MARK CHARBEL JABBOUR EI GHARIB EMIL BASSAM GEAGEA ANTONIO FOUAD GEMAYEL MILIO AMINE GHANEM ELIE ALBERT HOBEIKA GRACE HAGOP JALEKIAN RABIH JALIL JAMIL
- REINE NICOLAS KABBANI WISSAM M. GHASSAN KABBARA RITA EMILE KASSIS EL
- MARIANNE CAMILLE KHALIL ANIS SOLEIMAN KHAYRALLAH JOANNE MARCEL KHEIR JOE ROBERT KHOURY ALBERT JOSEPH KHOURY EL CYNTHIA SIMON KHOURY EL CHRISTELLE CHEHADEH MAALOUF
- WAEL NAJEM NAJEM
  - RAPHAEL RAFIC NASR ELIE RAYMOND NASSAR FAHAD TAREQ NSAIF CAROLINE YALDA OCHANA FIRASS GERGY RAHI YOUSSEF BOUTROS RAHY FIRAS NABIL SAAB RANA MUHAMMAD HASHEM SAFI CHARBEL JOSEPH SALAMEH CHRISTELE JEAN TOHME NANCY FLIAS YAZBECK JESSICA NICOLAS ZAKHEM

## BACHELOR OF ARTS

KRYSTELLE ATEF ABDEL MASSIH

MARIE LINE TOUFIC ZGHEIB

#### Academic Year 2013-2014

#### GRAPHIC DESIGN

#### Summer 2013

PATRICIA JEAN GEAGEA ASSIL MUSTAPHA GHADDAR NOUR RADWAN HADDAD

#### Academic Year 2013-2014

GRACE BADIH ABI RIZK SIGMUND TANIOS ABOU CHROUCH PATIL JOSEPH AROYAN JASMINE GEORGE ASHKAR

- CYNTHIA GEORGES ATALLAH
- VICKIE UGO VINCENZO BOSCHIERO PRISCILLA ANTOUN CHAMMAS ARAZ NISHAN AKSEL DER OHANNESSIAN RALF ANTOINE DIAB RAYYAN EMILE FREM WAEL MARWAN GHANNAM
- ABIR SAMIR HADDAD
- CYNTHIA EDWARD KLAT PAMELA RIMON MAKDESI JENNIFER RAE ELIAS MOUSSA CHRISTINA JANE NADI NAMMAR NABIL MALEK NARCH LORENA SELIM SAADE KATIA SAMIR SAHYOUNI CELINE JOSEPH SALAMEH JOSETTE MAROUN SALAMEH ROY SAMI SEEIR
- RIWA ANTOINE ZOUEIN

#### INTERIOR DESIGN

#### Summer 2013

CHRISTINA ADEL ZARD

Academic Year 2013-2014 DANNY ALFRED ABI FADEL MIA TONY ABOU CHAB MAROUN SAID AKL ROGER BADAWI ALAM CHRISTINA GEORGES ATTIEH

- TALAR OHANES BARDAKJIAN CHARBEL ANTOUN BECHARA JOSEPH KARAM BEJJANI RAWAN ELIAS DAHOUD
- JUSTINE FARIS DWAIRI
- TRACY GABY GHOLAM
  REBECCA SOUHEIL HACHEM EL
- NADINE MICHEL HOKAYEM
- VANESSA ELIE JABBOUR RITA DAOUD KHALII YARA SAID KHOURY ISAIE YOUSSEF KOZAILY KAREN NICOLAS KURBAN CHARBEL ALFRED MADY ADOLPH SAMI SAAD ROGER ANTOUN ZALLOUM

#### MUSIC-MUSIMEDIALOGY

#### Summer 2013

JOY MICHEL HAKMFH

#### Academic Year 2013-2014

CHRISTIAN SAMI SAKR

#### **II. FACULTY OF BUSINESS ADMINISTRATION & ECONOMICS**

#### MASTER OF BUSINESS ADMINISTRATION

REINE GEORGES ABOU ANTOUN SANDY NABIL ACHKOUTY ELIE CLEMENT ASSAF CHADIA MICKAEL AYOUB VIOLA KARIM BADR ABDO SALIBA CHAMMASS LEILA JEAN HARMOUCH RAMZI SAMI KATAT AL MARIANNE ABDALLAH KHLAT

PIERRE GEORGES SALIBA ELIE FAHIM SEMAAN ALAM DAISY GERGES ZGHEIB

#### Academic Year 2013-2014

MICHA NABIL ABDELNOUR KATIA BOUTROS ABI RAMIA CHARBEL BOUTROS AMMAR EL GACIA HAGOP APIKIAN GHISLAINE GRACE GEORGES AVEDIKIAN GEORGE ANTOINE AWAIDA TAGHRID KAMAL BEAYNI YARA ANTOINE BITAR EL GUITTA JOSEPH BOU DAOU RAFIC SEMAAN BTEISH MARIE-ANNE KAMAL CHARTOUNI RITA KAMIL DAGHER EDDY ASSAAD EID SANDRA JEAN EID MARIANNE ANTOINE FINIANOS LARA NABIL GHAFARY BERNARD GEORGES GHOLMIEH CHANTAL TONY HANNA CARINE JOSEPH HATTOUNI EL REBECCA SAMIR HOSRY (EL) ANTHONY HANY KEYROUZ JESSY SAMI KHOURY EL RONY-NEHME YOUSSEF LAHOUD MARC SAMI MACHAALANY CHARBEL ANTOINE MAGHAMES JOELLE SAMIR MAKSOUD GEORGES TOUFIC MANSOUR RAMI AZAR MITRI NATHALINO NAKHOUL NAKHOUL NADINE GEORGES NAWAR HADI BADER RIACHI ELIE KHALIL RIZK NISRINE ISKANDAR SAMARA RIM JAMAL SUCCARI HOSSEP PAPKEN TEKEJIAN I FTITIA DAVID VARNEY SOPHIA TOUFIC WAKIM ELIE KHALIL ZOGHBY

#### MBA-MASTER OF SCIENCE IN INTERNATIONAL BUSINESS

#### Summer 2013

RAYAN JOSEPH ZAKHOUR

#### Academic Year 2013-2014

ANGELA ALBERT ABDEL SATER JESSICA RAYMOND AOUN ARRAS MOHAMAD CHREIF ROSA HANNA HADDAD EL EDGARD SAMI HAJJAR LINA NOUHAD KHADIGE CHRISTOPHER LEON MALAJIAN CYNTHIA CHARBEL MERHEB JEAN YOUSSEF NACCACHE DAVID YOUNAN SEMAAN

#### **BACHELOR OF** BUSINESS ADMINISTRATION

#### Summer 2013

ABIR RIAD ABDULKHALEK SAMIRA GHASSAN ABI DAMES CHRISTINE GEORGES ABI RIZK JULIEN SAMI ABI SAMRA SARAH YOUSSEF ABOU CHAKRA RAMI RYAD ABOU ZIKI SIMON JOSE SALEM AL HAJJ IBRAHIM MARWAN AL JURDY YARA GERGES AMMAR EL DANIEL AREF AUDI JAD SALIM BOU ANTOUN

MARIO JOSEPH BOU GHOSN GEORGES ANTONIO TONY CHAMOUN CHARBEL AMINE CHEBLI MIA CLAUDE CHEMALI JESSICA MARIO DAABOUL MICHEL IBRAHIM DAHER VANESSA VICTOR DEBS RIBAL JOSEPH EL ZOGHBI TAREK TANNOUS FADDOUL CHRISTIAN MICHEL FAHD NICOLAS CHUCRI FARAH HANI JOSEPH GEBARA CHRYSTELLE NICOLAS GHANEM ROLAND EMILE HABIB ERIC EDWARD HADDAD KARL AZIZ HANNA DAHER CHARBEL MICHEL HAYKAL RAMONA RAYMOND HOJEILY CYNTHIA ABDALLAH HOUKAYEM YUSSEF ELIAS KANAAN NADER MITRI KARMESTY SELIM YOUSSEF KAYROUZ SANDRA AMINE KHOURY FI MARWAN FADI KREIDY JOHNY NABIL LAHOUD IBRAHIM SAMIR MATTA MIRA AHMAD MHANNA JENNY ANTOINE MORKOS-MANSOUR JOSEPH HABIB MOUSSA TONY NADIM MOUSSALLEM ANTOINETTE TANNOUS MRAD DAOUD PIERRE NACCOUR LARA MICHEL NACHAR ZIAD KAMAL NASSAR CHALITA ANTOINE SADEK CARL VICTOR SALAMEH PETER PETAN SARKIS ELIAS FRANCOIS SEMAAN JIMMY PIERRE SEMAAN CHARBEL NAZIH TABET ANTHONY RAYMOND TANIOS AMINE GEORGE MICHEL TARABAY SARI MOUNIF TARABAY MELANIE GEORGE ZAIDAN

#### Academic Year 2013-2014

ELIO ANTOINE ABBOUD DALIA HOUSSAM ABDEL BAKI HENRI RIAD ABDEL JALIL MABELLE MOUNIR ABDEL NOUR RAWAD RAJA ABDELBAKI JOY ELIE ABDO ANDRE MICHEL ABDOU MAHER JEAN PIERRE ABI DOUMIT

ROY RACHID ZAKHOUR

- DANIEL PASCAL ABI ELIAS JEAN BASSEM ABI HACHEM NICHOLAS ANTOINE ABI HAIDAF CAMIL CHRISTOPHER GEORGES ABI HANNA CRYSTEL ELIAS ABI MRAD JOSEPH NAJA ARI NAKHOLJI NADA AONI ABIAD RIBAL SAMI ABIL MONA RITA GEORGES ABOU ABDALLAH IRRAHIM MAHMOUD NASSER AROU AL HASSNA ALAIN ANTOINE ABOU ATMEH
- HANADI FADI ABOU DARGHAM PAUL EDMOND ABOU DIWAN SARY KARAM ABOU KHOUZAM RAWAN BASTAM ABOUCHAKRAH ADEEB SAMIR ABU MRAD
- JOSEPH TONI ADAIME CHRISTEE GEORGE AKIKI MARIE REINE MAROUN AKL
- BASHAR ATEF AL GHAREEB NANCY NABIL AL RIACHI JOSEPH MANSOUR AL-BOUTY ABDEL HADI HILAL ALJARDALI
- DIALA SALIM ANTONIOS KHALIL ANTOINE AOUN MARIA ROY ARIDA

- MICHEL TANIOS ASSAF ILIYA SAMIR ASSY ARMINEH VARTAN AVEDISSIAN MILAD FOUAD AZAR JOSEPH RAYMOND AZIZI GLORIA-MARIA ROMEO AZZI
- NABIH ELIE BAROUD RONY NABIL BARTELMAOS SIMON SAMIR BARTOULMAOS RAMI EPHREM BEAINO SAMER WALID BECHARA HIBA MICHEL BEJJANI
- MELISSA ROBERT BEJJANI NICOLAS JOSEPH BERBERY CHARBEL ANTOINE BERRY EL JOEY CAMILLE BITTAR AL
- ELISSA ALBERTO MAROUN BOU ARBID OMAR NABIL BOU EZZEDDINE MICHAEL ANTOINE BOU FADEL FERIAL TEISSIR BOU FAKHER ANTOINE JACQUES BOU KARAM CHRISTIAN ELIAS BOU KHALIL MELISSA JOSEPH BOU KHALIL GRACE YOUSSEF BOU NASSAF NICOLAS JEAN BOULOS STEPHANIE HABIB BOUSTANY JOSEPH GEORGES BOUTROS MICHAEL NABIL BOUTROS
- CAROLINE MARDIROS BOYADJIAN NANOR BOGHOS BOZOIAN PETER MARIO CHABB EL MAROUN JOSEPH CHAHINE FOUAD CHARBEL CHAHWAN CORINE MICHEL CHAKAR TRACY JOSEPH CHAMOUN GEORGES KHALIL CHARBEL SORAYA SAID CHAYA MICHELLE ETIENNE CHAYEB KARIM SAMIR CHEBLI
- NANCY DOUMIT CHEDID RITA JOSEPH CHEHWAN THEODOR ERNEST CHIDIAC TONY ELIAS CHOUEIFATY
- JOE GOERGES DAMIEN NOEL SLEIMAN DAMOUNI JOY KRISTINA NAZIH DANDAN
- GUY ANTOINE DARWICHE CHRISTINE ELIE DER BOGHOSSIAN ELIE-JOE IBRAHIM DERGHAM MARIA SAYED DERGHAM TRACY BAKHOS DIB ELIE ANTOUN DIBO
- OMAR RAYMOND DOUMIT HICHAM EMIL EID CYNTHIA ELIAS EL ASMAR
- ELIAS NAZIH EL HEDARI TANIA TANIOS EL JREIDY ELIE RAJI EL KHALIL
- CHANTAL JOSEPH EL KHAZEN RALPH CHARLES EL KHOURY ABBOUD CAROLINE KHALIL EL SAOUDI ROY ELIAS ELIAS MARIE LYSE ROGER ESTEPHAN JAMIL YOUSSEF FADDOUL CHADY TANIOS FAKHRY ROY GILBERT FAWAZ CHARBEL NABIL FAYAD CYNTHIA ALI FENIANOS NARO VREJ FOUJOURIAN JULIE ANTOINE FRANGIEH
- •\*\*\* GHINWA NEMER FRAYHA CHRISTIAN ELIE FREIHA NAJI DAHER FREM JOELLE ROBERT GETTY
- MARIO MAROUN GHANEM MARLENE KHALED GHANEM ΝΑΤΔSHΔ ΔRDO GHANEM STEPHANIE ALI GHAZI MOHAMAD SAMIR GHAZZAW RITA ELIE GHOSEIN JOE MICHAEL RIZKALLAH GHOUL EL

- RITA HANNA HABCHI CARLA MAJID HABIB LUBNA VICTOR HACHEM EL FADY NABIL HAIDAMOUS JOSEPH JAMILE HAJJ EL DANIA FAWWAZ HALLAB ROSETTE CHEKRI HELOU EL SARITA ZAKARIA IBRAHIM LARISSA YOUSSEF IMAD AMINE KHALIL JABBOUR FOUAD ASSAAD JABRE RAWAD ZAHI JADALLAH AMMAR JAMAL JAMAL
- ARKAN GEORGES JOUBRAN BACHIR HICHAM KAASSAMANY HOUSSAM BASSAM KABBARA
  - NICOLE NAAMTALLAH KADDOUM RAYAN CHUCRI KAHALE RAYA ROBERT KANAAN SARA MTANIOS KANAAN NASSIF GHASSAN KANAZEH RITA HAROUTIOUN KAPRIELIAN ADIB ISSAM KARAM ALBERT KOZHAYA KARAM LYNN ANTOINE KARAM MICHEL KARAM KARAM NICOLAS JEAN KARAM YARA MOUFID KASSIS EL JAD FARID KAZAN NADIM RAJAA KERBAJ MICHEL NAIM KHAIRALLAH MARC CHARLES KHALIFE KAREEM HUSSEIN KHALIFEH CYBELLE ROBERT KHALIL RITA NEMER KHALIL YARA JOSEPH KHAZEN EL MARIE LYSE YAACOUB KHOURY MARK FADY KHOURY RALPH ELIE KHOURY AMANDA KOUZHAYA KHOURY EL CHANTAL WALID KHOURY EL ELIE AMINE KHOURY EL NICOLE WILLIAM KHOURY EL VALERY DOMINIQUE KHOURY EL
- ARINE SARKIS KISHIAN PERLA SAMI KOREH EL RICHARD DIB LAHOUD ELIANE ALFRED MADY
- MAYSAA RAJA MAHMOUD CHARBEL ELIE MAKHLOUF PATRICK ROBERT MAKHLOUF BAHAA CHARIF MALAEB
- VANESSA ELIAS MALLAH PIERRE MAROUN MANSOUR RHEA IMAD MANSOUR CHIRINE JEAN MASSAAD ROBERT CHADI MASSAAD SAMER ROGER MASSAAD EHAB MOHAMAD MASSOUD RAED NAAMAN MATAR LANA MAURICE MATTA RAWAD FADI MATTAR GILBERT FOUAD MAYO VANESSA ELIAS MEOUCHI CHARBEL NAIM MERHEJ SARAH ANTOINE MERHI JOSEPH GEORGES MIR EL
- JAD KABALAN MOAWAD WISSAM SAYED MOUAWAD CHIRINE PIERRE MOUBARAK LENA JACQUES MOUBARAK GERIES RAYMOND MOUKARZEL SAID SALIM MOURAD ELIE ADEL MOUSSA JOE ZEIDAN MOUSSA
- NATALIE TANNOUS MOUSSA RAMEZ RAMEZ MOUSSALLEM JESSICA PIERRE NAIM MICHAEL NAJIB NAR EL MAYSAM ANIS NASR HANI KHALIL NASRALLAH

\*\*\* Highest Distinction

كـانون الأوّل ٢٠١٤ ٢٥٥

CHRISTIA ROGER NEHME NICOLAS BASSAM NEHME PIA MARIA CAMILI E NEHME JEAN SAMIR NOHRA MICHEL ASSAAD NOUJEIM ROUBA ELIAS ORDAKJI RAJA BECHARA RAAD ZIAD RIAD RAHAL RABIH ADIB RAHME NANCY WILLIAM RIMAN

- CAREN ELIAS RIZK
- AMANDA FOUAD RIZKALLAH
- HATEM YOUSSEF RIZKALLAH SAMANTHA ROMEL ROUHANA SAMARA KHALED SAAB
- SARAH HASAN SAAB NADIM HABIB SAAD SARIA ADEL SAADEH
- JACQUELINE MARY RICHARD SABA ADHAM FADI SABEK BADIH NAZIH SABER RAKAN FAYEZ SAID CHRISTINA GEORGES SALAMEH
- MAYA ANTOUN SALAMEH RHEA YOUSSEE SALAMEH ELIAS TOUFIC SALIBA EVA NADIM SALIBA
- LAURA NAJI SAMIA ANTONIOS JOSEPH SAOUMA HOURIK AGOP SARAFIAN
- MALAKE ISSAM SAWAYA
- CARLA ABDO SAYAH IMAD FOUAD SAYAH ELIAS CHARBEL SEMAAN GEORGE JEAN SEMAAN JOHNNY NICOLAS SFEIR SERINA SAMI SHEHAYEB EDWARDO FARID SILFANI JOSEPH VICTOR STEPHAN DAVID GEORGES SULTAWI ROUBA JOSEPH TABARANI GEORGE GHASSAN TABET JOHNNY NAZIH TABET ANGELA MARY JOSEPH TANNOUS
- JANA BOUTROS TARABAY VANESSA ROMEO TOUMA MUSHRIK MUFID TOUZA ELIE MICHEL TURK ANTHONY CHARBEL YAZBECK MICHEL HENRY YAZBECK MAKRAM SAMI YOUSSEF STEPHANIE AI BERT YOUSSEE STEVEN FARID ZAKHIA CARLA HILMI ZEBIAN
- SALLY AHMAD ZEBIAN TONY SAMY ZEGHONDY

#### **BACHELOR OF** HOTEL MANAGEMENT & TOURISM

#### Summer 2013

PERLA ELIAS ASFOUR DANA MAZEN BOU CHAHINE JOSEPH ISSAM- PAUL DAGHER KENNY GUY KHOURY EL

## Academic Year 2013-2014 SANDRA ANIS ABBOUD

- NATALIA NABIL ABI JABER
- MYRIAM TONY ABI KARAM CHADI ADNAN AMMOURY KARL PIERRE ARATIMOS ELIANA NABIL BOURJEILI YVES ABDO CHAYEB MANAL MAROUN CHIDIAC OLIVER JOSEPH EDDEH MICHAEL SAMI EL MURR MELISSA BASSEM FREM MACHA RICARDO GEBARA SABINE JOSEPH GHANEM MACY KHALIL HACHEM RITA RAYMOND HAJAL IVAN ROBERT HAYEK
- TONY JOSEPH JABBOUR
- PETRA TANIOS KARAM STEPHANIE MICHEL NOUJAIM EPHREM SEMAAN RAI JAD SALIM SACY AMAL WALID SALEH RAMI SALIBA SALIBA

JOEY SARKIS IBRAHIM

RAMEZ BOULOS SARKIS HANNA MIKAEL SARROUH I ARA NARII SHERER BASSAM ANIS TABCHARANY

#### III . FACULTY OF ENGINEERING

#### **BACHELOR OF ENGINEERING** CIVIL ENGINEERING

#### Summer 2013

ROY CHEBEL AL KALLASSY RAMY JOSEPH AZAR GEORGES ANWAR AZZAM ALDO CHARLES BAAKLINI

- LOUISE MOUNIR RICHARA
- ROSEMARY DIAB FAYJALOUN MARIE ANTOINETTE ANTOUN GHOSTINE IMAD ASSAAD IBRAHIM CHIVA ANTONIOS KEYROUZ RAED SALIM KHOURY EL
- JAD JIHAD MATTAR
- ORLIKA ZEIDAN MOUSSA FREDDY NABIH TENN AL ZIAD GEORGE YOUSSER
- TALINE TOUFIC ZGHEIB

#### Academic Year 2013-2014

LINDA PIERRE ABBOUD CLAUDIA ALBERT ABDEL SATER JOHN KHALED ABLA JOE MOUNIR ABOU EZZI WADAD WALID ABOU NASSAR ANGELOS MICHEL ABOU SAMAH GEORGES ANTOINE ACHKAR RAMY ROGER ACHKOUTY PASCALE LABIB ACHKOUTY EI

- KAMAL KHRISTO AL-ZAKHEM SAMER WILLIAM ALAM
- SALLY KOZHAYA ALAM AL GRACE TALAL ALHACHACHE JIHAD SOUHEIL ALLAM JOE ARIDA ARIDA PATRICK ELIAS AWWAD ROUBA KAMIL AYOUB
- JOUMANA NABIL BAHJAT GEORGES YAACOUB BASSIL MIREILLE KHALIL BITAR PHILIPPE JOSEPH BITAR JIM KHALIL BOU NEHME SAWAYA MARC CHARBEL MAURICE BOUSTANI EL GEORGES JAMIL BTEICH
- KAREN NEHMETALLAH CHARBEI SARA PIERRE DANHA
- ELIAS GEORGES EID
- HABIB ELIAS ESTEPHAN MITCHELL MICHEL FAHED RALPH RAFIC FAHED
- ZEINA DAOUD FARAH GILBERT NAJIB GEAGEA TANIOS MILED GEAGEA IMAD IBRAHIM GERGES
- LEA JOSEPH GHALIEH
- YORGO JEAN HABR ROY ANTOINE HADDAD ROY ELIA HADDAD EL MANSOUR ADNAN HAJJ EL CHRISTIAN MILAD HANNA ELIE ISSAM HANNA TONY GEORGES HANOUCH NASRALLAH
- HANNA MITRI HOUSSAN AL HAITHAM ABBOUD IBRAHIM RICARDOS ZAKARIA IRRAHIM SARKIS SAYED IBRAHIM SUZANE MOHAMAD JAHJAH JULIANO JOSEPH JOUMAA RALPH-NAIM ANTOINE KAROUF YORGO NAZIH KATTAN WISSAM JOSEPH KEYROUZ
- HABIB TONY KHATTAR ANTHONY MAROUN KHAWAND FOUAD FARES KHNAISSER JACK AFRAM KHODR
- ANTOINE MAOUSE KHOURY
  JULIEN EMMANUEL KHOURY ANTHONY JEAN KHOURY EL
- VANESSA GEORGES KHOURY MOUSSA
- CYNTHIA RAYMOND KREIDY JOHNY YOUSSEF LATTOUF

- MONZER NEEMAN MAALOUF MARINO AKRAM MARINA JOSEPH GEORGES MATAR JOSEPH PIERRE MATAR
- HENRY ALBERT MECHREK RAMI IMAD MERDAS BACHAR NAZIH MIR EL CARL JOSEPH MOUDABBER RODRIGUE MICHEL MOUSSI ELIAS JOSEPH NAJM YARA KHALIL NAMMOUR CENDRELLA JACK NASRANY RAMY ZIAD NASSERELDINE
- SAMI TANIOS NASSIF SEVAG BEDROS OSMANLIAN JOHN ELIAS PHARAON MOETASSEM RADWAN RADWAN GILBERT CHARBEL RIZK ELIE ROGER SAFI IBRAHIM ABED EL AHAD SAIDI EL JOSEPH GEORGES SAKR BASHAR AFIF SAI MAN ROBERT ELIE TAMER
- ELIAS HEKMAT TANNOUS HADY FARES TANNOUS GARO BARKEV TOROSSIAN ELIE EDWARD TOUMA RAWAD EDWARD TOUMA ANTONIO GEORGES TRAD MAHMOUD SAID TRAD JAD CHARBEL YACHOUI AL CHARLES IMAD YOUNES GISELE HANNA 7AKHEM ELIAS GERYES ZGHEIB ELIAS GHASSAN ZOUEIN

#### COMPUTER & COMMUNICATION ENGINEERING

#### Summer 2013

GILLES ELIAS BOU JAOUDE RAWAN RAMI KORDAB ELIE PIERRE MAROUN CESAR FADI MERHEJ FLIF ALBERT NEGHAW

#### Academic Year 2013-2014

- JOE GABRIEL ABDELSATER
  WISSAM OUSSAMA ABDESSAMAD
- ALAA MAHER ABI FARRAJ JACK JOSEPH ABOU SAAB HAITHAM YOUSSIF AL HAJJ SHEHADE KRIKOR ROUPEN GARABED ALABASHIAN
- ALAA ABDALLAH ANTAR WASSIM HADI AOUN NIZAR ADNAN ARIDI BASHAR IHAB AZZU ALEXANDRE ANTOINE BAAKLINI MAROUN ANTOINE BEJJANI ELIE GHATTAS BOU YOUNES JESSICA GEORGES BOULOS PATRICK RIAD CHEMALY ANWAR MOHAMAD CHEHADE CHARBEL JACK DAOU JULIEN GEORGES DERJANY
- FREDERIC NAJI DIB JAMES KAMIL FREN FADI HOUSSAM HASSAN
- ALICE CHEHADE KASSAR CLAUD FRANCOIS KEYROUZ JOHNNY MOUNIR KHARRAT AL KHAJAK GARABET KIRIKIAN SPIRO GEORGES KOLAKEZ ANTOINE NAJIB MKANNA
- ELSY MEHREZ MOUZAYA EDMOND CESAR NADER RAWAD BOUTROS NAJEM GHAYATH SLEIMAN NEHME KAMAL IBRAHIM SAAB HARB JEAN ANTOINE SAAD
- PATRICK GEORGES SALOME CHARLES ELIE SAWMA SULTAN SAMER SHAHABEDDINE SABINE BOUTROS YAACOUB
- TAREK ELIAS YAZBECK MICHEL GHAZI YOUSSEF AL BARAA ADNAN ZEIDAN

#### **ELECTRICAL ENGINEERING**

#### Summer 2013

MARWAN GHASSAN EL HACHEM MOHAMAD MONZER EL-KADI ΔΝΤΟΝΙΟς ΗΔΝΝΔ GΗΔΝΝΟΙΙΜ

CHRISTINA MARIA SALIM KARAM RANI HANI TABR

#### Academic Year 2013-2014

ELIE MICHEL AAD WALID CHAFIC ABI RAAD

- BECHARA ROGER ACHKOUTY MIKE MOUNIR AKIKI ABDO MAROUN ANTOUN JESSICA BERNARD BEYROUTHY NICOLAS GHASSAN CHAHINE ELIE WAJIH FAYAD LAURA SEMAAN GEAGEA SAMIR JOSEPH HELOU
- NISRINE ABDALLAH HELOU EL REBECCA JOSEPH HOBEIKA GEORGES ELIAS IBRAHIM
- MOHAMMAD GHASSAN JAWISH
- JOYCE BECHARA JBEILY EL SANDY ABDALLAH KADDOUM EL RONY HRATCH KOLAKJIAN
- DAVID ELIE LAHOUD DAVID SLEIMAN MAOUAD SERGE RAMZI MGHABGHAB SAMER ELIE NEHME HADY FADY NEMR
- ANTOINETTE ABDO RICHA GEORGES ISKANDAR SAB JAD BASSAM SALAMEH
- GEORGES BOTROS TOHME NAVIRI VRE I VAHRADIAN NOEL SAMI ZOGHBI

#### MECHANICAL ENGINEERING

#### Summer 2013

FARID ISHAK AKIKI JOSEPH KOZHAYA ALAM AL JOSEPH ELIE CHALHOUB JOSEPH GEORGES CHAMOUN SHARBEL GEORGE DEEBA JOSEPH NABIL EID DORI SALIM HABCHI JOSEPH ANTOINE HAKME ELIE NABIL HOUEISS

KAMAL FMILE ISSA GEORGES YOUSSEF YOUNES

#### Academic Year 2013-2014

ELIE ABDO ABI NASSIF RAWAD BECHARA ABOU NACCOUL JOSEPH GEORGES AL HELOU

- WALID RAMZI AL MASHTOUB ANTONELLA ANTOINE AL SIOUFI AZIZ NAWAL ANDRAOS IMAD NABIH AZAR GEORGE JOSEPH BACHAALANY HAGOP GEORGES BASMAJIAN MARK MILED BEAINO
- PETER ROGER BEAINO RAI PH MARCEL BORGLEL ROY ELIAS BOUSTANY ANTHONY ASSAD BOUTROS
- FIRAS YASSER BREISH DORY SAMIR CHEDID ANTHONY GEORGE EL HELOU JOE GERGES ELIA JAMES FOUAD GEADAH ELIE TANNOUS GEAGEA NIZAR WISSAM IBRAHIM GERGES ETIENNE HANNA GHANNOUM THEODOR TOUFIC HADDAD ELIAS SABEH HAGE EL WISSAM DAOUD IBRAHIM
- KENNY CAMILE KARAM JEAN MARC GEORGES KEYROUZ RALPH GEORGES KFOURY
- CHARBEL NASSIB KHOURY EL SIMON RAYMOND KHOURY EL DANIEL GASAN KUZAMI GABY NAJI MAJDALANI
- ZIAD ELIE MALKOUN RAWAD VICTOR MASSAAD REBECCA ROUKOZ MATTAR JOSEPH GHASSAN MIKHAEL

CHEHADE IBRAHIM MRAD RONY SAMIR NAKHLE ASSAAD GEORGES NAKHOUL

- ANTHONY JOSEPH NGHAYOUI AL GEORGIO JOSEPH NJEIM
- JAMIL GEORGES RIACHY JOSEPH SIMON SAHYOUN TONY CHARBEL SALEH TOUFIC ASSAAD SALEM
- ELIAS GERGES SALLOUM IMAD MARWAN SALMAN CHARBEL MICHEL SAYEGH RAMI TONI TANNOURY
- FLIF NAZIH TARARAY MAZEN ASSAAD YACHOUI EL SALIM ELIE YOUNES SAMER NABIL ZAHRAN ALAIN MILED ZEITOUNE

#### IV . FACULTY OF HUMANITIES

#### MASTER OF ARTS EDUCATION

#### Academic Year 2013-2014

LISA ARTINE DERBEDROSSIAN PASCALE ELIAS EL HAYEK ΗΔΝΥ ΝΔΒΙΗ ΗΔΟΗΕΜ MARIE JOSEPH SILI ROULA JACK ZAAROUR HADDAD JOYCE ANTOINE ZAKKA

#### **ENGLISH**

#### Academic Year 2013-2014

MANAL IBRAHIM MAZBOUH EL

#### MEDIA STUDIES

#### Academic Year 2013-2014

NADA HANI ABDUL BAKI MAYA JIBRAN ABI KARAM CARMEN SAMIH ABOU CHAKRA CHRISTINA GEORGE AOUN ZOYA JABRA AWKY AMALI YASSINE AYOUBI CHANTAL MARWAN BACHAALANY PAMELA BADAWI DOUMIT CHRISTINE AYOUB EL CHEIKH PINA RAYMOND GHOUSSOUB WAFAA FAWZI KHADDAGE ARPI SAMUEL KIZIRIAN ELISE ELIAS KOUKOU ZAVEN ARDASHES KOUYOUMDJIAN

## PSYCHOLOGY-EDUCATIONAL

#### Academic Year 2013-2014

NADA GEORGE KA

#### TRANSI ATION

Academic Year 2013-2014

#### **BACHELOR OF ARTS** ADVERTISING & MARKETING

#### mer 2013

GRACE MARWAN ABDEL SAMAD DALIA GEORGES ATALLAH FOUAD GEORGES BADRAN MARIE FRANCOISE JEAN FRANCOIS BEJJANI PETER GEORGES BEJJANI RHEA FARES BOUEZ JOSEPH KOSHAYA CHALLITA NIVINE YOUSSEF CHIDIAC YARA GERGES DIB WADIH GEORGES ESTEPHAN ANDREW BOUTROS FARAH SALMAN MAHMOUD GHARIB AL

CAROLINE GHASSAN HOUBEICHE MARIELLE JEAN MATTA CHARBEL ELIE MEAIKY MARIO JOSEPH MERHEJ JOSEPH JACK OUEIDA ARDUI I AH MOHAMMAD RADWAN CYRILL ANTOINE REAIDY

#### RAMI MOHAMED ZOUK

#### Academic Year 2013-2014

- INGRID CAMIL ABBOUD JOANNA MICHEL ABBOUD
- CHRISTEL GHASSAN ABDALLAH KIM FOUAD ABI SALEH
- WISSAM RADWAN ABOU ABDO CHRISTINA IBRAHIM ABOU DIWAN
- HADY ATEF AFIF GALY GARABET AJEMIAN
- RAKELLE HAMID AL GHOSSEIN ORLIKA JOSEPH AL SELFANY FADI HAYEL ALANDARY ALAA FADI AMMAR
- RAGHIDA KAMAL AOUN MELISSA SAMIR ARAIGY (AL) GHAITH MUSTAFA ARBID YVES MILAD ASMAR DANIEL YOUSSEF ASSAF MAHMOUD MOSBAH ATCHAN
  JAD AREE BARAKAT MAZEN ROBERT BAROUD SALIM ELIAS BAZ RACHAD HANI BEAINI RAWAD ZIAD BOU ALWAN
- JOE DIB BOU IBRAHIM JOHN-PAUL MANSOUR WAJIH BOU KARAM ALAIHAM NABIH BOU MATAF SARAH MITTRI BOU RJEILY RAWAD GHASSAN BOUKHZAM
- SALLY JOSEPH BROUMANA LOURD JOSEPH BASHEER BUNNI MOHAMMED AHMAD CHAHROUR GENEVIEVE RICHARD CHALHOUB ROY KAMIL CHAMOUN PASCALE GEORGES CHEMALI
- JAD ANTOINE CHEMALY STEPHANIE YOUSSEF CHERFAN KRYSTEL NASRI DAABOUL STEPHANIE PIERRE DAGHER ALBERT ELIAS DAHDAH JOHN LEON IBRAHIM DERGHAM DOUNIA GHASSAN DERJANY (AL) STEPHANIE ABDALLAH DIAB
- MAGGIE SAMIH EL EID JENNIFER ELIAS FARAH
- NIVEEN RAMZI FARHAT RANDA ROGER GEDEON RAWAN NABIL GHANEM ELISSANDRA ELIAS GHORAYEB IHAR WALID GHOUSSAINY ROXANE JOSEPH HABCHY JULIE SAMIR HADDAD RACHEL SAMI HADDAD RODOLPHE SLEIMAN HADDAD EL
- RALPH JOSEPH HAGE EL IBTISSAM GHASSAN HARB MALAK MALEK HILAL STEPHANIE SAID HLEYHEL LORY HRAIR HOVIVIAN
- TATIANA RITA JOSEPH ISHAK JENNIFER FARES KABALAN RALPH ELIAS KABKAB SARA GEORGE KALLAS EMILE GEORGES KANAAN MARCELLE OMAR KARAKALLA MIREILLE ROLAND KHATER
- LARA IMAD KHATTAR SARAH NADIM KHATTAR TAREK WALID KHAYRALLAH LOUAY ASSEM KHUDER CHRISTINE MICHEL LABBAN WALID DIAB MAALOUF RICARDO FADY MASSAAD VANESSA CHARBEL MATTAR NADIM DAHER MEOUCHY
- JESSICA JOSEPH NADER CHRISTINE SIMON NADJARIAN RABIH EDOUARD NAKHLE

JAD FADI NASSER

- KARAM EDWARD NEHSSE MARY FADY RENNO JEAN-PIERRE PIERRE ROUHANA JAD WILLIAM SAAB ABI GHANEM ANTOINE MIKHAEL SAAD CHARLY ESPER SAADE EDMOND ESPER SAADE
- RAQUEL NADIM SALAMEH CHARREL ANTOINE SALIBA HISHAM GEORGES SALIBA

\* Distinction

- MICHEL ELIE SALIBA CYNTHIA SAMI SARKIS PAOLA BOULOS SITT FL ANDRE ASAAD TABET MARWAN SARKIS TARABAY OMAR AMEEN TARABAY MAZEN RASHID YAMMINE CAROL LYNN TONY YOUNAN CYNTHIA NABIL YOUNES GEORGE YOUSSEF ZAHM LARA AHMAD-MAZEN ZAWAEDI
- DIANA NADIM ZEBIAN
- DINA IMAD ZEBIAN

#### COMMUNICATION ARTS

## Summer 2013

MAYA CHARBEL EID GEORGES ANTOINE HADDAD EL AYA SOPHIA SAMIR KHAIRALLAH GRACE NAIM YOUSSEE GEORGIA FLIAS ZOHROB

#### Academic Year 2013-2014

CHADY GHAZI ABOU FAYAD RACHEL JEAN ANDRAOS

- YARA ANTOINE ASMAR EL SERENA SAID BOU SLEIMAN
- RITA MARIO CHBAT JOANNE NOUHAD DAGHER MELINDA ELIE DAGHER
- SALMA AHMAD DHAYBI AMANDA GEORGE FID HIBA IBRAHIM EID
- CHRISTIANE ANTOINE EL HACHEM CHERINE ELIAS EL HAJJ RITA GEORGES HADDAD
- CAROL YOUSSEF HAJJ EL
- CHANTAL BASSEL HAJJAR CHANTALE PIERRE HANNOUCH CHRISTINE MAROUN HERRO ANTHONY MAROUN HENEINE CLARA JACK HOKAYEM HIBA MITRY HOUSSAN EL JULIEN JOSEPH ISSI CARINA TONI KADDISSI RAMI YOUSSEF KAI CARLA ROBERT MOUTRAN SANDRA BOUTROS SEBAALY MOHAMED MAJED SWAID SAMER ANTOINE YAZBECK ZEINAB ALI ZEIN AL TOFAYL

## **EDUCATION**

#### Academic Year 2013-2014

- SALMA DANIEL ABOU ABDO JAWAD GEORGES ABOU JAOUDE KAREN ELIE AL GHOLAM GUITTA DANY AYOUR SANDY ABDOU KRAYEM
- ASSIL HABIB MOUGHNIEH MARISE ANTOINE OBEID

#### **ENGLISH**

#### Academic Year 2013-2014

RITA YOUSSEE BOU KHALII LARA SAMIR MEKKAWI EL VANESSA JOSEPH MOUAWAD

#### PHYSICAL EDUCATION & SPORT

#### Academic Year 2013-2014

TEDDY HANY HABCHY ELIAS JOSEPH YOUNES

#### **PSYCHOLOGY**

#### Summer 2013

RENA FAYE JAMAL

#### Academic Year 2013-2014 RIWA ANIS AKL

- AMANDA ANTOINE AOUN
- RAMY FDWARD BARHOUCHE ELIANA MAROUN BASSIL
- ETIENNE GEORGES CHLALA
- LEA MICHEL DEBAL
- SERGE GUIRAGOS KAYCHIAN RANA JOSEPH KHABBAZ

- JOVANI JOSEPH KHOURY
- MIRYAM RASCHID MAHROUM RITA ΙΟ SEPH ΜΑΥΝΔΑ AMANDA HANNA REAIDI ZEINA YOUSSEF STEFAN

#### TRANSLATION & INTERPRETERSHIP

#### Academic Year 2013-2014

MARY-JOE TARRAF AOUN TANIA ETIENNE GHABI MANAL NICOLAS KHOURY EL

### V . FACULTY OF LAW AND POLITICAL SCIENCE

#### MASTER OF ARTS

INTERNATIONAL AFFAIRS & DIPLOMACY

#### Summer 2013

WISSAM ABDO HAYBI EL

#### Academic Year 2013-2014

REINE MILAD HOWAYEK ROUBA HANNA SALIBY

#### POLITICAL SCIENCE

#### Academic Year 2013-2014

CHADI GHASSAN NACHABE

#### PUBLIC ADMINISTRATION

#### Academic Year 2013-2014

MAYA MICHEL ABI ADAM HOUEIDA HASSAN BCHERRAWI

#### BACHELOR OF ARTS

INTERNATIONAL AFFAIRS & DIPLOMACY

#### Summer 2013

FLIAS ANTOINE WHAIRE

## Academic Year 2013-2014 \*\*\* MARY INFELLACIAL

- MARY JOE ELIAS ALAVALAS FRANCISCA VERNATUS ANKRAH
- TALAR ANTRANIK DEMIRDJIAN JEFF-ROY WALID FAHD JESSICA SABA ERFIFER MICHEL CHARLES GHANEM JACK VICTOR HAJJ EL RAMY JOSEPH JABBOUR KAREN GHAZI KHOURY NAREG HAROUTIUN KROUZIAN RACHELE KHALIL RAHAL ONIZA MAURICE TOUBYA

#### PUBLIC ADMINISTRATION

#### Summer 2013

ZEINA PHILIPPE SAKR

## Academic Year 2013-2014

SAMIR MAROUN HITTI AYA CARMINA SULTAN THOMAS

#### V . FACULTY OF NATURAL AND APPLIED SCIENCES

#### MASTER OF SCIENCE COMPUTER SCIENCE

#### mer 2013

ABIR GEORGES HABIB

#### Academic Year 2013-2014

NISRIN GEORGES EL-TURKY CESAR GEORGES YOUNES

#### MATHEMATICS

#### Academic Vear 2013-2014

MARIE REINE ELIE AZAR MICHELLE MICHEL DAHER

#### BACHELOR OF SCIENCE ACTUARIAL SCIENCES

#### Academic Year 2013-2014

- HADI CHARLES ABS OSTA
- SALLY HANNA HABCHI
- DALIA JEAN CLAUDE HACHEM VERA MOLIFID KASSIS FI
- ABEER ELIAS LTEIF

#### BIOLOGY

#### Academic Year 2013-2014

- CYNTHIA MICHEL ABI ABDALLAH
- SAMAR FADI AL BITAR RIHAM NIDAL AL GHADRAN ELINOR ELIE BERBARI
- SAFAA SOHEIL BOU KARROUM
- NABILA NABIL CHAYEB
- JOE SALIM GHANIMEH MARIA PIERRE HAJJE
- LAMA FARID HALAWI
- VANESSA JEAN HLEISS YARA MAURICE KALASH (AL)
- MIRIAM KHALIL KHALIL RITA PHILIPPE RAYES
- JOSEPH OHANNES SAHAKIAN
- TINA TONI SRABIAN ZEINA GHASSAN TABCHOURI

#### BUSINESS COMPUTING

#### Summer 2013

GHASSAN NICOLAS AWDEH ANTHONY GERGES ELIA EL EMIR FAWZY EL EMIR SAMIR HARFOUCHE BECHARA SALIM JABAJI ΙΗΔΒ ΜΟΙ ΙΗΔΜΔΟ ΝΔSΒ WAJDI RIFAAT RAJEH JEFFRY GEORGES RAMIA

#### Academic Year 2013-2014

DANIEL JOSEPH ALAM MARK GEORGE HAJJ YOUSSEF ILYAS JOSEPH HAYEK TONY MICHEL MAKHOUI MARC HAROUTIOUN NERCESSIAN CHRISTELLE ELIE RAHME MARK FLIAS SAFITI

#### CHEMISTRY

#### Academic Year 2013-2014

MARY ROSE FOUAD ARABI

#### COMPUTER SCIENCE

#### Summer 2013

JEAN FARES HBEICH DANIEL GABRIEL MINASSIAN NASRI NARII NASR

#### Academic Year 2013-2014

- WADAH RIAD ABOU DIAB KARIM JOSPEH ABOU SAMRA PATRICIA ANTOINE AKIKI MAJD GEORGES ANDRAOS MICHEL SAMI BADO
  ANNA MARIA JOSEPH BAYDOUN
  ROY TONY BERBARY HISHAM JIHAD BUTEEN MARC NADIM CONSTANTIN NAJIB ZIAD DACCACHE EL JOHNNY RODOLPHE EL-BACHA PETER RODOLPH EL-BACHA RAWAD NAJI FAHED FLIAS GEORGE HANNA NICOLAS FARES HATOUM
- CHADI TALAL HELWE FIRAS MAHER HINDI ELIE YOUSEF KARAM MARIANNE GEORGES KATRAMIZ
- ELIE CHARBEL KHALIL JOANNI GEORGES KHALII ELIAS NICOLAS KHOURY EL

#### LUCIEN ANTOINE MATTA SARAH BESHARA MELKI ANDREW RICHARD MNAYERGI MENAGA KRISHNAN MOOKAN SIMON SALIM MOSLEH TONY MOUAWAD MRAD KHALIL KAMIL MSANN

MARWAN SAMI NASR PATRICIA GEORGES RAYESS KHALED ELIAS RIACHI ELIANE NICOLAS RIZK CHRISTOPHER BAHJAT SAFATLI DANIELLA JOSEPH SFEIR NICOLE YAACOUB SFEIR DIMITRI SAMI TALGE GEORGE JOSEPH YOUNES IANE GEORGE VOLISSEE EL MOUEEN RIYAD ZAHREDDINE MAAN MAJED ZEINEDDINE

FERASS DANIEL NASHIEF

#### **ENVIRONMENTAL SCIENCE**

#### Academic Year 2013-2014

RITA HARES ALAM TINA ROY EL KHOURY ROY RAYMOND ZINATI

#### GEOGRAPHICAL INFORMATION SYSTEMS

#### Summer 2013

PHILIPPE SALIM KHAIRALLAH

#### Academic Year 2013-2014

JOE EDWARD AKIKI ELIE SELIM EL HELOU TAREK GHASSAN HADDAD RAYMOND GEORGE HARFOUCHE

#### MATHEMATICS

#### mer 2013

REINE FRANCOIS SAKR MANSOUR ASAAD SALEMEH

#### Academic Year 2013-2014

#### VI . FACULTY OF NURSING AND HEALTH SCIENCES

#### BACHELOR OF SCIENCE MEDICAL LABORATORY TECHNOLOGY

#### Summer 2013

NOUR MOUFID AL HASSANIEH

#### Academic Year 2013-2014

TAMARA NADER ABOU ZAKI HANAA KHODER BAHRI JARER BASSAM JARER JOHNY ELIE REZZI EL

#### **NUTRITION & DIETETICS**

## Academic Year 2013-2014 \*\*\* MELISSA ANTOINE ABS

RINDALA RIAD AKL SIBELLE KHALIL AL WATCHI AL HAYEK HENRIETTE EDMOND AOUDE ANGELA ELIAS AYOUB HILDA ABDALLAH BEAINY

MIRA NASSIF BOU DARGHAM MICHELLE RICHARD BOU TAYEH ISSAM NADIM DAGHER HANEEN ASAAD GHANNAM

NOUR NAJI GHANNAM CAROLE JOSEPH GREIGE CORINE HICHAM HACHEM EL

LEA CAMIL HANNA JAAFAR ALLJAAFAR TALINE NAZARETH JAKMAKJIAN NOURA WALID KHAIRALLAH

SAFAA FADI KHALED BANEEM ARBAS NOURI AL NATHALIE ELIAS RACHED JOE GEORGES RIZKALLAH CHRISTELLE ANTOINE SAKR JESSICA ELIE SALIBA

JULIANA ELIAS TALJ

REEM SAMIR TIMANI





وجوه

# منح الصلح المفكّر الميثاقيّ النبيل... فكره تعليم ونبله مثال

د. ساسین عسّاف

منح الصلح المفكّر الميثاقيّ النبيل المستثنى من خيور «الحكم الميثاقيّ» لم يسء إليه استثناؤه لأنّه الأثبت والأعلى والأنقى في «حكم الناس» منه في «حكم الساسة»..

أستاذ المرحلة فكرًا ونهجًا وممارسةً، يبقى في غيابه أستاذ المراحل الآتية؛ فاللبنانية الميثاقية ما زالت قائمة في هوية الوطن، والعروبة الحضارية لم تبرح مكانتها في هوية الأمّة.. بين لبنانيّته وعروبته ميثاق كينونة..

أب المعادلات الفكرية الصافية، وإن غاب، تبقى معادلاته الأشدّ تعبيرًا عن الحقائق المستخلصة والوقائع المختبرة بعقلانيّة تجريديّة ورؤيويّة نافذة.. كتاباته وأحاديثه فكر وعبر في السياسة والثقافة والإجتماع والأدب والأخلاق وتصويب المسالك.

صاحب النقدات المستحبّة، يؤنس جليسه ويعلّمه في آن ولا يؤذي موضوع نقده. من علائمه اقتصاد في التعبير واكتناز في المعنى.. وتلك مَكِنةٌ مخصوصة بذوي العقول الكبيرة.

كان لي شرف الحضور والمشاركة في مجالسه الخاصة والعامة، فاستدللت منه إلى المزيد من مداخل اللبنانية الوحدوية والعروبة الوحدوية، وإلى وفرة مضامينهما المبتكرة لديه شفاهة وكتابة.

الوحدوية لازمت فكره وقوله ونضاله وتعليمه.. وحدويته نابعة من معرفته بطبائع الناس وميولهم البسيطة وانتماءاتهم الطبيعية. لم تعقدها فكروية صارمة، ولم يأسرها خطاب جامد أو مفتعل.. وتلك كانت فنية أداء جاذب لا يستعلي ولا يستثني ولا يعزل ولا يستأصل.. إنها الوحدوية الإحتضائية التي لا تتبرّم من وجود الآخر المختلف.

الميثاقيّ اللبنانيّ العروبيّ الوحدويّ مارس الحوار السياسيّ بأرقى ما تعلّم الديموقراطيّة من أساليب ومناهج ومفردات؛ فأضاف إليها الكثير الكثير من عمق تفكيره، واتزان عقله، واتساع صدره، ومحبّة قلبه، وصفوة ضميره، وأخلاقيّة التزامه.

أمّا فكره فمختصر عندي في ثلاث:

- اللبنانيّة الميثاقيّة
- العروبة الحضاريّة
- الإسلاميّة العاقلة

وهي أبعاد تتحرّك في بنية فكريّة واحدة، يديرها عقل تجريديّ، قادر على تركيب المعادلات القابضة على الجوهر في الحقائق والوقائع.

- لبنانيّته الميثاقيّة هي اللبنانيّة الجامعة للمسلم والمسيحيّ، وهي الجامعة للعروبة والسيادة.. فالمسلم يأخذ لنفسه بقدر ما يعطي لسيادة لبنان، والمسيحيّ يأخذ لنفسه بقدر ما يعطي لعروبة لبنان.. وهما متساويان في اللبنانيّة، يقول:

  د... إنّ لبنان لولا المسيحيّون ما قام، ولولا المسلمون ما دام..»
- العروبة الحضاريّة هي العروبة الإيمانيّة المنفتحة على كلّ الأديان، والمحترمة لعقائد المواطنين كائنة ما كانت، والله وحده هو الديّان..



وهي بالطبع عروبة الوحدة، يقول:

«...أنا من الحركة القوميّة العربيّة التي تؤمن بالوحدة..» و«...الوحدويّ هو الداعي إلى العروبة والعروبيّ هو الداعي إلى الوحدة..»

الإسلامية العاقلة هي القائمة على أصل
 حاكم في الإسلام: لا غلوّ في الدين..

وهي الإسلام الواحد الداعي إلى قتل السموم المذهبيّة المدسوسة فيه بقصد تحويله إلى إسلامين..

وهي الإسلام الذي بينه والعروبة علاقة اعتدال وإنجاح متبادل..

كم نحن بحاجة إلى تمثّل أفكاره وتجسيد تعليمه واتباع نهجه لبنانيين وعروبيين وإسلاميين..

أبقى ما في منح الصلح أخلاقيّاته العالية.. وقد زانها نبله..

نبله يعادل ما أنتج فكره. فكره تعليم، ونبله مثال..

# موت السيّد هانى فحص شهادة قيامة للبنان

## د. وجيه قانصو

قبل عدّة أشهر، سألت السيّد هاني فحص عن صحّته، عرض بهدوء وادع كلّ الاحتمالات، واحتفظ بشعلة أمل خافت بأنّ جسده يستجيب للعلاج. كان هذا كافيًا لأن يطرد السيّد ملل الانتظار وقلق النهاية، ويترك العنان لقلمه ينثر فوق الورق الأصمّ رقص الخيال وترانيم الفرح.

دخل السيّد دخوله الأخير إلى المستشفى. ظننا أنّه أمر عابر، أو استراحة قصيرة لجسد متعب، أو ربّما مغامرة تحدّ للوجع في ذورته، واقتحام للألم في شدّته، ليصل إلى التخوم الفاصلة بين الرجوع والانتقال، ثمّ يعود ليروي لنا قصّة المالات الأخيرة، ويأتينا بقبس من غيب تفضح عري القداسات التي لوّثت سماءنا وسمّمت ينابيعنا.

آثر السيّد هذه المرّة العبور بهدوء، من دون أن يجفّ حبره، أو ينقطع مدده، واضعًا بين أيدينا أحسن القول، وأبلغ الأثر، وأنبل المعنى، قائلاً لنا: هاعنذا قلت ما عندى، فانظروا ما أنتم فاعلون.

كان السيّد يشعّ فرحًا والألم رفيقه السرى، ما يلتقط أنين الصمت، ويتحسّس الجراح النازفة خلف الثياب المزركشة.

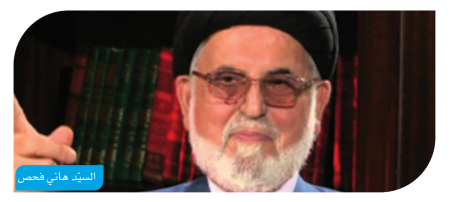
خسرنا الصوت الذي كان أملاً لا ينكسر، وفي لحظة الضيق الشديد يرسم لنا صورة القادم المشرق.

نحزن لرحيلِ السيّد، كيف لا وهو رمز الكلمة الجامعة والموحّدة، الناظرة دومًا في المشتركات، المتألمّة دومًا من استحكام الغرائز والمصالح الضيّقة في مجرى الحياة العامّة.

نفتقد مع السيّد صوت العقل الذي يقارب الأشياء بحكمة لا بحزم، بشفقة لا بقسوة، بدراية وعمق لا بخطابة مبتذلة، بأدب يلامس الروح لا بجدل منفّر يريد أن يهزمك.

عاش السيّد عابرًا لكلّ خاصّ، من دون أن يترك خاصّه أو يهجره. فخاصّه كان جواز عبوره إلى الآخرين، وحاضره حنين متدفّق لأمكنته الحميمة، ومستقبله عودة لأطياف الروح قبل أن تدنسها شهوة الاستحواذ.

نفتقد حميميّة السيّد هاني مع الجميع، فعلاقاته خالية من الحسابات. فالسيّد ينتزع منك دومًا فضيلة المبادرة نحوك، ولا يثقلك بأسئلته سوى ما يطمئنه منها أنّك على خير.



## صباح سبقت الصباح ِ ، ، ، . إلى عمر خارج الجسد

## جوزف أبي ضاهر

يصل إليك السيد هاني بأقل الكلام

وأبلغه، وينقلك رغمًا عنك إلى عالمه

الشعريّ: يرسم لوحاته، يدخلك بشغف

إلى ذكرياته المغمّسة بتراب الحقل النديّ،

يسرد لك بانتشاء تجربة الفلاحة وأيّام

الفقر التي رافقتها، كأنها لحظات نعيم،

واختبارات روحية حركتها فيه أسرار الأرض

اكتسبها أو صنعها، بل خلقت معه واندمجت

بسجيّته من قبل أن يولد. عاش السيّد

لفلسطين، كان في قلب قضيتها، حمل

وجعها في قلبه، لم يفارقها ولم تفارقه.

أعطته فلسطين هويّة فلسطينيّة، لا منحةً

النجف عنده ليلة أندلسية يغنى سحرها

وبريقها، ونسائم وجدانيّة ينتشى بإرثها

وتاريخها. لم تكن النجف عنده مجرّد حوزة

أو حلقات بحث، ولم تكن سبيلاً لحسم

جدل الفرقة الناجية. فالناس جميعهم عند

السيد ناجون مؤمنون طيبون، حتى لو كان

أمّا لبنان، فكان آخره وأوّله، بدايته

ومنتهاه، حلمه المتحقّق والآتي معًا. كان

لكلّ لبنان، حتّى سارعت كلّ طائفة فيه

تدّعيه لنفسها. حبّه لكلّ اللبنانيّين أثار حنق

الكثيرين الذين أرادوا تقطيع أوصال لبنان

حمل السيد عمَّتُهُ الهاشميّة، اندفع

بدم عَلُوي، وشفقة مسيحيّة، ونبرة

محمّديّة، ليقول أفضل الناس عند الله

أفضلهم لخلقه.. كلّ خلقه.

وتحويله جزرًا مختنقة بدخان حقدها.

ظاهر بعضهم خلاف ذلك.

منها، بل عشقًا منها لأبنائها الخلّص.

أيّام فلسطين عنده ليست أشياء

وتعاقب الحياة والموت في تربتها.

... ولها في العمر المستمرّ خارج الجسد حياة.

كأنّها منذ ولدت، ولدت معها السيرة التي ستستمرّ طويلاً، وستُرى ربّما، بعد ما ظُنَّ أنّ وهن الشيخوخة غلبها، فخبّأها في صندوق عرس.

الأعراسُ تُروى فصولاً، ولكلِّ فصل مرويًاته وناسه الذين يتبدّلون، يتغيّرون، ويكمل الراوى ما حفظه ممّا سمعه، ورآه، وما وصل إليه جيلاً بعد جيل.

«صباح»، والاسم لم يدوّن في الهويّة.

ما عُرفَ واشتهر سمعةً وصفةً بقى بعيدًا عن ملمس كفِّ جُبلت من تراب، وإليه ترجع.

في المكتوب عن السيرة أنّ موهبتها جاءتها إرثًا من جدّ شاعر (الخوري لويس الفغالي) وعمّ أسّس المنبر الزجليّ (شحرور الوادي) وطار صيته من غير جناحين، وأب (جورج فغالي) الآخذ من الاثنين ما استطاع.

بعد بكاء السرير طفلةً، ومكاغاة أولى الكلمات وتلعثمها، دندنت المسموع من «الميجانا» و«أبو الزلف»، حتّى إذا دخلت المدرسة رتّلت في جوقتها، وأنشدت في حفّلاتها وعلى مسرحها، وبشر التصفيق والإعجاب بما لم يخطر في بال.









ثلاثة من المميّزين: زكريّا أحمد، محمّد القصبجي ورياض السنباطي... فلمع

نجمها، ونالت أوّل بدل لها عن أوّل عمل ١٥٠

جنيهًا مصريًّا، وكان مبلغًا مرتفعًا لمبتدئة.

مراهقة دخلت «إذاعة لينان» وغنّت

لـ «حبيب» لم تكن تعرف بعد ملامح

وجهه: «خدني معك» على لحن من يوسف

بقى اسمها عائقًا: جانيت.

ـ كيف أشرقت صباحًا؟

للاشراقة حكاية رواها الشاعر صالح جودت في مجلّة «الكواكب» المصريّة، من لحظة وصول صورتها إلى آسيا داغر وكانت مجتمعة مع صالح وبركات.

تأمّل الثلاثة بشائر وجه بنت السابعة عشرة، فرأوه مشرقًا كنور الـ «صباح»، وسمّوها به. حين تنبّهت أنوثتها صاروا يسمّون الصباح بها.

بفرح وحبِّ وكرم.

نضجت، برزت شخصيتها، بدأ مشوارها الفنّيّ والعائليّ؛ وكان الأخير متشعّبًا ضمّ إليها أسماء كثيرة، وضمّها إلى أسماء بعضها سقط، وبعضها الآخر أسقطته في أوّل الدّرب، في منتصفها، ولم يبق إلى الآخر من استحقّ الفوز بديمومة الـ «صباح». أفلام، مسرحيّات، أغنيات، مسلسلات... وما خَفَتَ لها في عمل بريق. تابعتها الصحافة المكتوبة والمرئيّة والمسموعة بشغف وشوق، لمعرفة كلّ جديد تطلّ فنهما إلى تاريخنا. به بأناقة ما عرفت واحدة من نجمات الشرق مثيلةً لها، وباستثنائيّة أقبلت على الحياة

أُطلقت عليها صفات، تشبّهت نجمات بها، وظلّت: الصبّوحة، الشحرورة، شمس الشمّوس، ستّ الكلّ، الأسطورة... وهي على الرضى الما ظهر له نقيض في أيّ تصرّف منها.

الصحافيّ واللغويّ الشهير الياس الحويّك (مؤسّس جريدة «السفير»)... وكان واحدًا من آلاف «المغرمين» بها، قال لها:

> «يــا صَبَـــاح النوريــــا قلب الصبَـــاح يـــا بـــنـــت خـــىّ الـرقــــّـص الأرزه وراح لـو قُصَدتــى تكتمــى الاســــم الجميل بيعرف و من طَلْتك إســمك صبــاح»

مغرم آخر، الصحافيّ فاضل سعيد عقل، قال فيه كميل خليفه (كروان الوادي) بعد هجر صباح إيّاه وسفرها إلى مصر:

«الشحروره» مُالك بُصوره وفتنه بروض المعموره 

... بعدها تزوِّج فاضل من شقيقتها الممثّلة لميا فغالي.

رحلت صباح عن عمر ناهز السابعة والثمانين، وفيه ما يقاربها من الأفلام السينمائيّة المصريّة واللبنانيّة (كانت بطلتها)، والأقلّ منها عناوين مسرحيّات، والأكثر قدّمته في أغنيات على مسارح عالميّة: الأولمبيا (باريس)، دار الأوبرا (سدني)، قصر الفنون (بلجيكا)، قاعة ألبرت هول (لندن)، ومسارح في لاس فيغاس ونيويورك... وفي أبرز مسارح لبنان والعالم العربيّ... وكان الأحبّ إليها ما قدّمته على مدرج هياكل بعلبك. مباهيةً بلبنانيّتها عاشت، معتزةً بأنّها لكلّ اللبنانيّين على اختلافهم، وفوق خلافاتهم.

ميزات كثيرة لها تُذكر بعد ابتعاد الجسد عن وهج الاسم: إلى صباحات الوجه والأناقة الدهشة وملاقاة الناس، كانت صباحات أعماقها أعمق وأنبل.

ما حسدت، ما حقدت، ما حرّضت، ما نمّت على أحد.

ولا شائعة طالتها وغيرت عندها قناعة: «يا جبل ما يهزّك ريح».

الرياح حاصرتها، لاحقتها، طالت منها أطراف ثوبٍ، ظلَّ يهدل ويَلفت حتَّى بعد أن علّقته.

علامتان لن يُذْكر الفنّ اللبنانيّ خارج حضورهما الطاغي: وديع وصباح.

أمام فرادتهما، وغناهما، وعطاءاتهما، وديمومتهما، ومجدهما نفاخر، ونحن نضم

بعدهما لن يأتى مثالٌ لهما. وإن جاء فسيحاول التشبّه بهما. وسيتذكّر أنّ صباح سبقت الصباح فجر السادس والعشرين تشرین الثانی ۲۰۱۶، وبقیت الاشراقات لها.

> ... ولها في العمر المستمرّ خارج الجسد حياة.

> > «طباح» والدسم لم يدوّن في الهويّة.

تأمّلوا بشائر وجه بنت السابعة عشرة، فرأوه مشرقًا كنور الـ «صباح »، وسمّوها به. حين تنبّهت أنوثتها صاروا يسمّون الصباح ىھا.



## NDU SPIRIT IT JALE OF

## الشمادة في الكنيسة المشرقيّة

## الأب د. سميل قاشا

عانت الكنيسة شرقًا وغربًا من عشرات الأضطهادات الكبيرة. وفي ما يأتي أشهر محطّات المجازر والمقاتل التي حلّت بأبناء الكنيسة المشرقيّة:

## إستفانس، أوّل الشهداء

اختاره التلاميذ؛ وهو رجل ممتلئ بالنعمة والقدرة، من والروح القدس. فكان يجري في الشعب العجائب والأيات الباهرة. فتصدّى له قوم من المجمع وشرعوا يجادلونه، ولمّا لم يستطيعوا مقاومة الحكمة والروح الناطقين بفمه، دسّوا رجالاً يقولون: «إنّا سمعناه يقذف كلام تجديف على موسى وعلى الله»، فهاجوا الشعبَ والشيوخَ والكنيس، فانقضّوا عليه وساقوه إلى المجلس وأقاموا شهود زور يقولون: إنّ هذا الرجل لا يكفّ عن قذف المكان المقدّس والشريعة بكلام تجديف، فلقد سمعناه يقول: «إنّ يسوع، ذاك الناصريّ، سينقض هذا المكان ويبدّل السنن التي سلّمها إلينا موسى». أمّا هو فكان وجهه كأنّه وجه ملاك!

فسأله رئيس الكهنة: «أصحيح هذا؟» فأجاب شارحًا إيمانه بيسوع. فلمّا سمعوا ما سمعوا استشاطوا في قلوبهم وصرفوا عليه بأسنانهم، وجرّوه إلى خارج المدينة وطفقوا يرجمونه حتّى استشهد وهو يقول «يا ربّ لا تقم عليهم هذه الخطيئة». فكان بذلك أوّل شهيد في كنيسة المسيح.(١)

## الحقد اليهودى

منذ فجر المسيحيّة، واليهود يعدّون المسيحيّين أنجاسًا من غير المسموح لهم شرعًا أن يختلطوا بهم؛ فهم أعداء الله وأعداء شعبه، ويمتنع عليهم أن يشيروا عليهم في أيّ أمر. وإن سألوا عن شأن إلهيّ فينبغي أن تصبّ عليهم اللعنة، أمّا الأبناء من زيجات مختلطة ما بين اليهود والمسيحيّين فهم أبناء زنى غير شرعيّين.

وتتكثّف الكراهية اليهوديّة للمسيحيّين في نصّ يعرف باسم «بركت هاميتيم»، من القرن الأوّل الميلاديّ، جعله الكهنة واجب التلاوة ثلاث مرّات في اليوم، أي مع الصلوات اليوميّة الثلاث: «لا تبق أيّ أمل للمرتدّين إن لم يعودوا إلى توراتك، وعسى أن تُقتلع السلطة المتغطرسة سريعًا في أيّامنا هذه، وعسى أن يفنى النوتسريم والميتيم في الحال، وأن يُشطبوا من كتاب الحياة، وألاّ تُكتب أسماؤهم مع الصالحين. تباركت يا ربّ يا من تذلّ المتغطرسين».

## مجازر المسيحيّين في العهد الفارسيّ

تجمع المصادر التي تتحدّث عن الاضطهادات والشهداء على أنّ مضطهد المسيحيّة الأكبر في ديار المشرق هو العاهل الفارسيّ شابور الثاني (٣٠٩- ٣٧٩). وقد لقب بذي الأكتاف لأنّه كان يخلع الأكتاف، علاوة على أنواع أخرى من التنكيل والتعذيب.

أخذت المسيحيّة في الانتشار في المناطق التي كانت خاضعة للحكم الفارسيّ منذ



أواخر القرن الثالث الميلادي، فتكوّنت فيها مجمّعات مسيحية ذات أعداد وافرة، ومنها طيسفون (المدائن) العاصمة، التي كانت تتمتّع أيضًا بوجود أسقف فيها. إزاء ذلك شهد عهد شابور الثاني حلقة جديدة من سلسلة الحروب الفارسية - الرومانية، تفرّدت عن سائر الموجات السابقة بأنها الأولى التي خاضت فيها الدولة الفارسية حربها ضد الدولة البيزنطية المسيحية بعد أن تحوّلت رسميًا إلى المسيحية في عهد قسطنطين، ما انعكس سلبًا في عهد قسطنطين، ما انعكس الفارسي على صيغة العلاقة بين الحكم الفارسي والمسيحيّين فيها.

أقدم المصادر التاريخية التى تخبرنا عن تدهور العلاقة بين الطرفين هو ما كتبه المؤرّخ الفلسطينيّ (من منطقة غزّة) سوزمين (٤٠٠ –٤٥٠م)؛ فيقول أنّه مع تزايد عدد المسيحيين والتوسّع في بناء الكنائس وتعيين الكهنة والشمامسة، تعمّق امتعاض المجوس منهم، ما أثار حفيظتهم، فاتهموا أسقف طيسفون شمعون برصبّاعي أمام شابور بأنّه موال لقيصر الروم، وبأنّه ينقل إليه أخبار الفرس. صدّق شابور هذا الاتهام، وشرع فى زيادة الضرائب على المسيحيين، موكلاً جبايتها إلى رجال قساة، ثمّ اعتقل الجاثليق نفسه شمعون، ثمّ قتله، ثمّ أصدر أوامر بقتل الرهبان وهدم الكنائس. وبحسب سوزمين، تولَّى المجوس، بالتعاون مع اليهود، تدمير بيوت العبادة.

ولقد شنّت حملة واسعة عارمة، سيق خلالها إلى الموت عشرات من الكهنة والشمامسة ومن بني وبنات العهد، وسائر المؤمنين، نبلاء كانوا أم فقراء، رجالاً أم نساء أم أطفالاً، ومن جملتهم:

كشتازاد حاجب الملك، فوسي وابنته مرتا، آذار الخفيّ وإمريا، ومقيما الأسقفين ورفاقهما، تربو أخت الجاتليق مار شمعون، وأختها وتلميذتها من بنات العهد، ميليس أسقف شوشان، وأبروسام الكاهن وسيناي الشمّاس، بَرْشيبا رئيس الدير ورهبانه، دانيال الكاهن ووردة الراهبة، شهدوست الجاتليق ورفقاؤه المائة والثمانية والعشرون، بربعشمين الجاتليق ورفاقه الستة عشر، الأربعون شهيدًا، بَدْما رئيس الدير، شهداء باجرمي وحدياب (إربيل)، نَرسا أسقف شهرقرد، واسحق وقافا الكاهنان، والشهداء الكيلانيّون المسبيّون، وآخرون كثيرون بلغ عددهم ما يقارب المائة ألف.

وقد سجّل هذا الاضطهاد بداية حملة الاضطهادات التي تعرّض لها المسيحيّون، والتي احتفظت عنها المصادر القديمة بصورة فظيعة. فقد كان المتهمون المسيحيّون يسجنون لأشهر عديدة، وأحيانًا لسنوات، يخضعون خلالها للمساءلة، مع إعطائهم فرصة للنجاة إذا تخلّوا وارتدّوا عن المسيحيّة. أمّا الذين يقيمون على إيمانهم فيعذّبون ويعدمون بطرق شيطانيّة: منهم من كان يقطع إلى قطعتين، ومنهم من يقطع عضوًا عضوًا مثل مار يعقوب المقطع، ومنهم من يجبرون على ذبح شركائهم في الدين؛ وقد كان حزّ الرؤوس من الأمور الشائعة،.. وذلك على مدى سنوات سنوات. وقدّر سوزمين عدد المسيحيّين الذين قتلوا في هذا الاضطهاد بستة عشر من عرفت أسماؤهم وأسماؤهن، فضلاً عن أعداد كبيرة أخرى مجهولي الهويّة، من بينهم الفيّات الألفان اللواتي ألقين بأنفسهن معًا في النهر وغرقن لئلاً ينكرن إيمانهن (٢)

واستمرّت هذه الموجة إلى يوم تولّى الحكمَ يزدجرد الثاني سنة ٣٩٩م. (٣)

## مجازر أخرى متفرّقة

من الملاحظ تاريخيًّا، أنّ اليهود كانوا باستمراريمدّون بأبصارهم إلى الفرس، لعلّهم يجدون فيهم سندًا لصبّ نقمتهم القاتلة على المسيحيّين؛ وقد كانت الحروب الفارسيّة- البيزنطيّة، وهي متعدّدة المراحل، الفرصة العظمى المتاحة أمامهم للولوج إلى تحقيق مأربهم. ونورد هنا بعض النماذج:

ا. في عهد الإمبراطور البيزنطيّ جوستنان (من ٥٢٧ إلى ٥٦٥) نشبت موجتا حرب بين دولتي المشرق فارس وبيزنطة: الأولى من ٥٢٧ إلى ٥٣٢.؛ والثانية من ٥٤٠ إلى ٥٦٢م (تخلّلها هدنة من ٥٥٢ إلى ٥٥٦م).

في الموجة الأولى، اقترب الفرس من أبواب القسطنطينية (٥٢٩م)، فاغتنمها السامريّون اليهود فرصة، وكان تمركزهم الأكبر في شكيم (نابلس)، لمهاجمة المسيحيّين، وذلك بأمرة جوليان الذي أعلن نفسه ملكًا وكاهنًا أعلى بمسحة سامريّة خاصّة، فاتصلوا بالفرس معربين لهم عن استعدادهم لمساندتهم في حربهم مع بيزنطية، آخذين على عاتقهم في المقابل بعيث قتلوا أعدادًا كبيرة من المسيحيّين بحيث قتلوا أعدادًا كبيرة من المسيحيّين وأحرقوا الكنائس ونشروا الخراب من دون وأحرقوا الكنائس ونشروا الخراب من دون السيطرة على الأوضاع واستعادة الهدوء إلا السيطرة وبصعوبة كبيرة. (٤)

ومن المفارقات في هذه الحادثة أن سامريّن عديدين (قدّرت بعض المصادر القديمة عددهم بخمسين ألفًا، وهو بالتأكيد رقم مبالغ فيه) هربوا من فلسطين، بعد أن سيطرت القوّات البيزنطيّة على الأوضاع فيها، والتجأوا إلى قباذ ملك فارس في ذلك الوقت، ووعدوه أن يحكّموه في مناطقهم (في فلسطين) وأن يسلّموا إليه جميع الأماكن المقدّسة فيها، إلا أنّ أملهم في قباذ كان في غير محلّه، إذ أمر باسترقاقهم وإرسالهم إلى أرمينيا (وكانت تحت سيطرته) ليعملوا في مناجم المعادن النفيسة. (٥)

الهدنة بين بيزنطية وفارس سنة ٥٥٦. اللهدنة بين بيزنطية وفارس سنة ٥٥٦. فقد استغلّ اليهود ما اعتبروه انشغال البيزنطيّين في الحرب، وهاجموا بالتحالف مع السامريّين السكّان المدنيّين المسيحيّين أوّلاً في فيساريّة على الساحل الفلسطينيّ، فقتلوا أعدادًا كبيرة منهم ونهبوا كنائسهم وأحرقوها، ثمّ مدّوا اعتداءاتهم إلى

<sup>(</sup>٢) راجع كتابنا: مواقف من الشرق، (جونيه ٢٠١٠)، طبعة أولى، ص ٤٥ ـ ٥٥. (٣) راجع أخبار هذا الاضطهاد في تاريخ الكنيسة الشرقيّة، تأليف الأب ألبير أبونا، دار المشرق، طه، (٢٠٠٧)، ص ٢١ ـ ٤٤. كتاب شهداء الممشرق للمطران ادّي شبر، جزءان، الموصل ١٩٠٤ ـ ١٩٠٨. طبعة الآباء الدومنيكان. كتاب تاريخ الكنيسة للأسقف يوحنًا الأفسسيّ، ترجمة بطرش قاشا، بيروت، ٢٠١٠. (٤) د. عصام سخيني، مقاتل المسيحيّين، ص ٦٨. (٥) المصدر السابق، ص ٦٩.

ملفات

المناطق المحيطة حتّى وصلوا إلى بيت لحم وأشعلوا النيران في كنيسة المهد وهدموها. وتصف المصادر ما حدث أنذاك بأنّه كان «مجزرة بحقّ السكّان المسيحيّين». (٦)

وتكرّرت مثل هذه المجازر في مراحل أخرى من تاريخ الحروب الفارسية-البيزنطيّة؛ ففي آخر هذه الحروب (٦٠٢ - ٦٢٨) نشبت ثورة داخليّة في الدولة البيزنطيّة (سنة ٦٠٨م) كان على رأسها هرقل الذي تمرّد على الإمير اطور فوكاس بسبب هزائمه أمام الفرس، ولما كان يتصف به من استبداد وطغيان. وقد استمرّ الصراع العسكريّ بين الرجلين سنتين قبل أن يحسمه هرقل لمصلحته، فيقتل خصمه ويتوّج إمبراطورًا (سنة ٦١٠م). وفي هذه الأثناء شدّد الفرس هجماتهم على مناطق الدولة البيز نطيّة، فوصلوا قريبًا من مدينة أنطاكية على ساحل المتوسّط. وقد استغلّ يهود أنطاكية فرصة هذا الصراع لينفدوا مجزرة أخرى بحقّ المسيحيّين فيها (٦٠٩/٦٠٨)، فقتلوا أعدادًا كبيرة منهم وأحرقوا منازلهم وبعض كنائسهم، بل وجّهوا حقدهم الدامي صوب البطريرك، ولكن لحسن الحظّ لم يصل الفرس إلى أنطاكية، وتمكّنت قوّة بيزنطيّة في المنطقة من وقف اعتداءاتهم الوحشية وإعادة الهدوء إلى المدينة. (٧)

٣. وبعد سنوات قليلة من هذه المجزرة، أي سنة ٦١٣م، تعرّضت كنائس المسيحيين في منطقة صور (على الساحل اللبنانيّ) للحرق والهدم على أيدى اليهود؛ وذلك لأنّ نسبة كبيرة من القوّات البيزنطيّة انسحبت من سوريا للدفاع عن القسطنطينيّة، فيما الجيش الفارسيّ استولى على مناطق شاسعة من سوريا متجهًا نحو الجنوب، ما وجد فيه اليهود فرصةً للانقضاض على المسيحيّين هناك. يومها جرت اتصالات مكثفة بين يهود فلسطين ودمشق ليلتقوا حول صور ويقتحموها. وبالفعل تجمّعت أعداد كبيرة منهم هناك. إلا أنّ أهل صور، بزعامة أسقفها، تمكّنوا من إفشال الهدف، بتشديدهم الدفاعات

عن المدينة وإلقائهم القبض على عدد من أثرياء اليهود فيها، فما كان من اليهود المهاجمين إلا أن أقدموا على إحراق الكنائس في المناطق المحيطة بصور، فرد عليهم أهل المدينة بقتل عدد ممن قبضت عليهم منهم، وإلقاء جثثهم من فوق الأسوار. وقد بلغ عدد الكنائس التي أحرقها اليهود في هذا الحصار العشرين كنيسة. ولم ينته إلا بعد أن ترددت أخبار عن قرب وصول قوّة بيزنطيّة إلى صور، ما جعل اليهود يتراجعون عنها ليلتحقوا بالقوّات الفارسيّة المتجهة نحو القدس. (٨)

## مجزرة الشهداء الحميريّين في نجران

أقام اليهود الدنيا ولم يقعدوها حول الهولوكوست الهتلريّة أيّام الحرب العالميّة الثانية (١٩٢٩– ١٩٤٥)، ناسجين أحيانًا، إلى الوقائع والحقائق، روايات وحكايات شتّى. ونسوا وتناسوا أوّل محرقة ارتكبوها هم في بلاد نجران، وقد أرّخها الأسقف شُمعون الأرشمي، الذي أرسل رسائل تقويّة إلى المسيحيّين الحميرييّن هناك، يشدّ فيها أزرهم للثبات في الايمان مواجهين الموت من دون خوف أو وجل من العذابات، التي أنزلها بهم الملك ذو نواس اليهوديّ؛ وقد أوردها القرآن كحادثة تاريخيّة مأساويّة لبشاعتها وفظاعتها، بقيت في أذهان العرب.

شنّ الملك مسروق أو ذو نواس اليهوديّ، الذي تملّك على بلاد حمير والنجرانيّين عام ٥٢٣م.، اضطهادًا عنيفًا على المسيحيّين هناك، وفتك ببضعة اللف منهم: «خدَّ لهم الأخدود، وحرق بالنار، وقتل بالسيف، ومثّل بهم كلّ مثلة».

لقد روى لنا التاريخ الكنسيّ أنّه حينما تملّك هذا اليهوديّ المنافق ذو نواس، كتب إلى حضرموت وسبأ وحزية وديار يدن وتيمة ونجران وغيرها من البلاد الخاضعة لسلطانه، وتوجّه إلى ظفار عاصمة الحميريّين ليحارب الأحباش فيها، وإذ رأى أنّه لن يتمكّن منهم، أوفد إليهم كاهنًا لاويًّا من طبرية ومسيحيًّا زنديقًا من نجران هو عبدالله بن ملك، ومثيلاً له من جيرة النعمان اسمه كوكب بن موهوبة، وحمّلهم رسائل الأيمان إلى الأحباش، بأنّه لن ينالهم أذى إذا هم خرجوا إليه تلقائيًّا وسلّموا مدينة ظفار.

فلمّا تسلّموا تلك الرسائل، خرجوا إليه وكانوا ثلاثمائة رجل، مع رئيسهم أنابوت. رحّب بهم اليهوديّ، ثمّ فرّقهم على عظمائه ليقتلوهم. وفي الصباح وجدت أشلاؤهم

وأوفد للحال رسلاً صحبة كهنة اليهود إلى البلاد الخاضعة لسلطانه، لقتل المسيحيين حيثما وجدوا، أللهم إلا إذا كفروا بالمسيح وتهودوا، وأمر بأن يُحرق هو وبيتُه ويُصادر مالُه كلُّ من يُخفي مسيحيًّا. فقتُل أوّلاً في حضرموت القسّيس مار إيليًا الذي تهذّب في دير ابراهيم في تلاّ، أو تل موزلت المجاورة لمدينة الرقة، والذي رسمه قسّيسًا مار يوحنًا أسقف تلاّ، وتكلّلت معه أمّه وأخوها أيضًا؛ وقتُل القسّيس مار توما بعد أن بُترت يسراه، وكان قد تهذّب في دير أنطوخينا في مدينة الرّها. وتكلّل أيضًا القسّيسان مار وائل ومار توما الذي من نجران ويقيم في حضرموت.

وبعث الملك قوّاده الثلاثة على رأس جنودهم إلى مدينة نجران ليحاربوا أهلها؛ فبارزهم النجرانيّون بعدد ضئيل، وطاردوهم بقوّة المسيح، وقتلوا منهم عددًا وافرًا، وعادوا إلى نجران سالمين. ثمّ أعاد الكرّة، فقتل النجرانيّون منهم، وفي هذه المرّة أيضًا، عددًا كبيرًا. وأخيرًا جاءهم هو بنفسه بمئة وعشرين ألفًا من الجند، وطوّق نجران أيامًا كثيرة، ولمّا عجز عن فتحها بالحرب، أوفد إليهم كهنة اليهود الذين من طبرية، حاملين توراة موسى وكتاب الأيمان مختومًا بختمه، حالفًا لهم بالتوراة وبلوحي موسى



وتابوت العهد وإله ابراهيم واسحق ويعقوب، بأنّه لن ينالهم أذى إذا هم سلّموا المدينة طوعًا وخرجوا إليه، فوثق النجرانيّون بالأيمان، وخرج إليه نحو ثمانمائة شخص من الأشراف، فرحّب بهم ببشاشة وتودّد، وكرّر لهم شفويًّا الأيمان المكتوبة بأنّه لن ينالهم أذى، ولن يكفّرهم بمسيحهم، ولن يضيّق على أحد بسبب المسيحيّة، وتناولوا الطعام أمامه. ثمّ أمرهم أن يُخرجوا إليه في اليوم التالي ألفَ شخص ويتناولوا الطعام أمامه. فلمّا فعلوا أمر ففرر قوا على عظمائه، خمسين لكلّ منهم، حتّى إذا ما انتهوا من تناول الطعام، جُرّدوا من سلاحهم وكُبلوا. وعلى الأثر أرسل الملك يهودًا ووثنيّين، قبضوا على المسيحيّين ليُروهم عظام الشهداء كلّهم والأسقف مار بولس الذي رُسم أوّل أسقف لمدينة نجران من القدّيس فيلوكسينوس المنبجيّ، والذي نال إكليل الشهادة رجمًا على يد يهود طبرية على غرار اسطيفانس في ظفار. وقد كوّموا تلك العظام في وسط الكنيسة. ثمّ أدخلوا القسوس والشمامسة والأفودياقونيّين والقرّاء والنذيرات والنذيرات والشبّان والشابّات، وقد بلغ عددهم الألفين على ما نقل الذين وفدوا من نجران، ثمّ جاؤوا بالحطب وزنّروا به الكنيسة، وأضرموا فيه نارًا أتت عليها وعلى من فيها.

من أشهر شهداء هذه المحرقة الرهيبة:

### ١. الشهيد الشيخ الحارث بن كعب

بعد احتراق الكنيسة وكلّ من فيها، جاء الملك بجميع الأعيان والأشراف، فسألهم: لماذا قصدتم أن تتمرّدوا عليّ ولم تسلّموا إليّ المدنية، إتّكلتم على ذلك الساحر المضلّ إبن الفجور الذي تعبدونه المسيح المصلوب، وعلى هذا الشيخ الأخرق الحارث بن كعب الذي صُيّر لكم رئيسًا؛ ألا تخجل أمامهم في شيخوختك؟!

فأجابه الحارث: بالحقيقة لو تراءى لك اللباس الذي أنا مرتديه الأن لما قلت هذا الكلام؛ فإذ لا يتراءى لك ذلك فقد خلتني واقفًا عريانًا. أقول لك الحقّ، إنّه الآن عظمت نفسي في عينيّ ولا أخجل بعري جسمي، ذلك أنّ المسيح يعرف أنّني خير منك باطنًا وظاهرًا، وأطول وأوفر صحّةً منك. كما أنّ جسمي أقوى من جسمك، وذراعي من ذراعك، ولا يحمل ظهري أثرًا للسهم أو للرمح أو للسيف، بل إنّما ذلك في صدري، لأنّني لم أعط قط في الحرب ظهرًا كهارب، وقد انتصرت بقوّة المسيح في حروب كثيرة، بل أنا قتلت في الحرب أخا الجالس الآن عن يمينك وهو ابن عمّك.

وطال الحوار بين اليهوديّ الملك والشهيد الحارث. ورغم كلّ مراوغات الخبيث



### ٢. الشهيدة أليشاء

هي أخت الشهيد القديس مار بولس الأسقف. كانت شمّاسة في الكنيسة. أخفاها أحبّاؤها قسرًا في أحد البيوت. فلمّا علمت باحتراق الكنيسة والنذراء وعظام أخيها بالنار، سارعت إلى الكنيسة مرددة بصوت عال قائلة: (ها إنّني يا أخي أمضي معك إلى المسيح»، فلمّا عاينها اليهود، ظنّوا أنّها قهرت النار وخرجت من الكنيسة، فقالت لهم: كلاّ، لم أخرج من الداخل، بل فقالت لهم: كلاّ، لم أخرج من الداخل، بل أخي ورفاقه الكهنة. إنّي أشتهي أن أحترق مع عظام في الكنيسة التي خدمت فيها.

فقبض اليهود عليها وعكفوا رأسها وركبتيها كجمل، ولفّوا عليها الحبال بشدّة حتّى غُرزت في جسمها، وصبّوا على رأسها زيتًا مغليًّا مستهزئين قائلين: اقبلي إكليلك يا شمّاسة ابن النجّارين، ثمّ ربطوها بجمل هائج خبطها بحدّة، فتكلّلت، وكانت في السابعة والأربعين.

## ٣. الشهيدة تهنة وابنتها

هذه السيدة لمّا سمعت باحتراق الكنيسة، أمسكت بيمينها ابنةً لها اسمها أمامه (أُمَّة) وكانت نذيرة، وشخصتا إليها لتحترقا. فلمّا شاهدتها أُمتُها واسمُها حُديّة، سألتها قائلة: إلى أين ذاهبة يا سيّدتي؟ فها إنّ الكنيسة والنذراء يحترقون جميعًا بالنار. فأجابتها سيّدتها قائلة: أنا وابنتي هذه النذيرة أيضًا ذاهبتان لنحترق. فقالت لها أمتها: أقسم عليك يا سيّدتي بالمسيح لتصطحبيني كي أتمتّع أنا أيضًا برائحة الكهنة. فأمسكتها هي الأخرى بيدها. وهكذا دخلن ثلاثتهنّ الكنيسة واحترقن مع الكهنة.

#### . الشهيدة مانحة

هي أمة الشريف الحارث بن كعب. كانت شرّيرة متجرّئة ووقحة وسبّابة.. منبوذة من الجميع. فلمّا بلغها مقتل أسيادها وعشيرتها، هرولت صارخة: أيها الرجال والنساء المسيحيّون، إنّه لوقت أن توفّوا فيه المسيح ما أنتم مدينون له به. فاخرجوا وموتوا من أجله، كما مات هو من أجلكم، فمن لا يخرج اليوم إلى المسيح فلن يستجاب له غدًا. إنّه لأوان الحرب، فاخرجوا وأنجدوا المسيح ربكم، فغدًا يغلق الباب ولن تدخلوا إليه. وهذا كان صراخُها حتّى مثلت أمام الملك.

فلمّا راّها اليهود الذين كانوا يعرفونها، قالوا لمليكهم: هذا شيطان المسيحيّين. فليس هناك شيطان إلا ويسكن في هذه. أمّا هي فقالت للملك: لك أقول أيها اليهوديّ الذابح المسيحيّين، قم وامتحنّي أنا أيضًا لأنّي مسيحيّة. إنّني أمة الحارث بن كعب الذي قتلته. لا تظنّ أنّك قد غلبت سيّدي، بل سيّدي هو الذي غلبك... فأمر الملك فعرّوها. وجاؤوا بثور وحمار، وربطوا رجلاً بهذا ورجلاً بذاك، ثمّ تناولوا عصيًّا، وشرعوا بضربهما. وقد طافوا بها ثلاثًا شوارع المدينة حتى أسلمت روحها. وفي نهاية المطاف علّقوها شهيدةً على شجرة مقابل باب المدينة الشماليّ تجاه قصر سيّدها الحارث.

#### ه. الشهيدة روهوم بنت أزمع

أرسل الملك اليهوديّ إلى هذه الشريفة يقول أن إذا كفرت بالمسيح عاشت وإلاّ ماتت. فلمّا سمعت هذه الكلمة أسرعت إلى الشارع، هي التي لم ير أحد وجهها خارج دارها، بل لم تمش نهارًا في المدينة حتّى ذلك اليوم الذي حسرت فيه عن رأسها، وهي تصرخ قائلة:

اسمعنني أيتها النساء النجرانيات المسيحيّات رفيقاتي... قد قتل بعلي من أجل المسيح، فإذا شئت أن أصير لرجل لا يعسر عليّ... إنّ عندي اليوم بالذات أربعين ألف دينار في خزينتي ما عدا خزينة زوجي، وحليًّا وجواهر وحجارة كريمة... ها بناتي الثلاث قد زيّتهنّ للمسيح بدلاً من زواجهنّ... وإنّكنّ ترين وجهي مرّتين: في زفافي الأوّل وفي هذا الثاني. وأتت تمسك ببنتيها، ووقفت أمام الملك من دون وجل، وحلّت ضفائرها ولفّتها على يديها، وكشفت عن قذالها، ومدّت عنقها، وخفضت رأسها صارخة:

إنني وبناتي مسيحيّات، ومن أجل المسيح نموت. فاقطع رؤوسنا لنذهب ونلحق بإخوتنا وأخواتنا وبأبي بنتيّ.

أمّا الملك فحرّضها ثانيةً قائلاً: قولي فقط إنّ المسيح هو إنسان، وابصقي على الصليب، وامضي إلى بيتك وبنتيك.

ولمًا سمعت حفيدة روهوم، وكانت في التاسعة من عمرها، كلام الملك، ملأت فاها

بصاقًا وتفلت عليه قائلةً: البصاق عليك. الكفر بك وبجميع اليهود رفاقك وبكلّ من يكفر نظيرك بالمسيح وبصليبه.

عندها أمر الملك بإلقاء جدّتها على الأرض وبذبحها عليها، فسال دمها في فم الجدّة. ثمّ ذبحت الابنة وسال دمها هي الأخرى في فم أمها.

بعد ذلك أقامها الملك وسألها: كيف تذوّقت دم بنتيك؟ فأجابت: إنّي تذوّقته بنفسي كقربان طاهر لا عيب فيه. فأمر فحز رأسها للحال. وقد تكلّت روهوم وابنتها وحفيدتها في الأحد الواقع في ٢٠ تشرين الثاني سنة ٣٥٢هم.

قدر عدد الذين استشهدوا في هذه المحرقة بأكثر من خمسة آلاف، من بينهم رؤساء القسوس: سرجيس الرومي، كبرئيل النجراني، إيليّا من الحيرة، وابراهيم الفارسيّ؛ ورؤساء الشمامسة: يونان الحبشي، شليمون النجراني، موسى بن مازن النجراني، موسى الذي قتل بحد السيف، والأرخدياقون حنانيا الرومي؛ ورؤساء الأوفدياقونيين: ابراهيم بن معاوية، معاوية بن آمويه، وقيوس بن سلمان؛ فضلاً عن باقي الكهنة والنذراء والنذيرات والعلمانيين، الذين بلغ عددهم، على ما قال النجرانيّون، ألفي شهيد وشهيدة.

## مجزرة القدس ٦١٤م.

وقعت هذه المجزرة في العام ١٦٥م، عندما أطلقت يد اليهود في المدينة تحت راية الفرس، في أثناء الحرب الفارسية - البيزنطية (١٠٦ م١٢٨م.)، التي تسببت بكوارث وماس عميقة الأثر، وذكرها القرآن (سورة الروم): «ألم غُلبت الروم في أدنى الأرض، وهم من بعد غلبهم سيُغلبون في بضع سنين. لله الأمر من قبل ومن بعد، ويومئز يفرح المؤمنون بنصر الله، ينصر من يشاء وهو العزيز الرحيم. وعد الله. لا يخلف الله وعدَه. ولكن أكثر الناس لا يعلمون،

استمرّ حصار القدس واحدًا وعشرين يومًا ما بين أواخر آذار ومطلع نيسان

٦١٤. وفي أثناء ذلك تمكّن الفرس من إحداث فجوات في أسوارها، مكّنتهم من دخولها هم ومن معهم من اليهود الذين قُدّر عددهم بنحو ٢٦ ألف مقاتل.

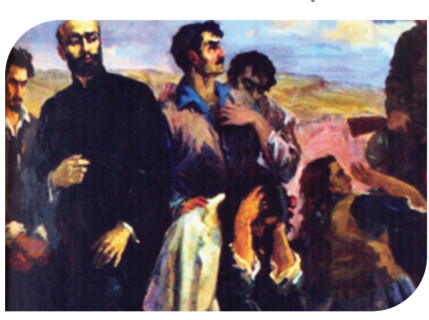
وخلال ثلاثة أيّام، حدثت مجزرةٌ ذهبَ ضحيتها عشرات الألاف من المسيحيين؛ يوجز سيبيوس وقائعها بقوله: إنّ الغزاة قتلوا سبعةً وخمسين ألفًا من السكّان، بمن فيهم أعداد كبيرة من الرهبان، وأحرقوا كثيرًا من الأماكن في المدينة، واعتقلوا خمسة وثلاثين ألفًا بمن فيهم البطريرك زكريّا، وأجبروا الرهبان تحت التعذيب على إطلاعهم على المكان الذي كانت خشبة الصليب الحقيقيّ مخبّأة فيه فاستولوا عليه.

ويصف لنا ستراتيجون ما رآه هو، يقول: «إنّه بعد أن دخل الغزاة القدس، أسرع الناس للاختباء في الكهوف والقنوات وخزّانات المياه. كما التجأت أعداد وفيرة منهم إلى الكنائس والأديرة طلبًا للنجاة. إلاّ أنّ الغزاة لاحقوهم بالسيوف والسهام لا يفرّقون بين رجل وامرأة، ولا بين كبير وطفل، ولا بين أناس عاديين ورجال دين. وبعد أن قتلوا منهم من قتلوا، أمر قائدهم بجمع من نجا منهم، وفرزَ من بينهم من هم خبراء في صناعة البناء لكي يأخذهم أسرى إلى فارس. أمّا الأخرون فقد حجزهم أسرى في بركة ماميلا. وهنا اشترى اليهود من الفرس الأسرى وقاموا بذبحهم كما تذبح الشياه، وفق تعبير ستراتيجون. وعندما انتهوا من هذه المجزرة التفتوا إلى الكنائس فقاموا بإشعال النار فيها».

ويجمل ستراتيجون نفسُه هذه الكارثةَ التي حلَّت بأهالي القدس ونتائجها بقوله:

«كم عدد تلك الأرواح التي هلكت من الجوع والعطش. وكم من الكهنة والرهبان قد ذبحوا بالسيف. وكم من الرضّع قد سحقوا تحت الأقدام، أو هلكوا جوعًا وعطشًا، أو عانوا الخوف والرعب من العدوّ. وكم عدد العذارى اللواتي واجهن الموت على أيدي الأعداء، لأنهن رفضن أن تنتهك أعراضهن كم من الآباء قضوا وهم فوق أطفالهم. وكم عدد الناس الذين اشتراهم اليهود وذبحوهم، وقد جاهروا باتباع المسيح. وكم عدد الآباء والأطفال الذين اختبأوا في الخنادق والصهاريج، فقضوا في الظلام ومن الجوع. وكم عدد أولئك الذين احتموا بكنيسة القيامة وكنيسة صهيون وغيرهما من الكنائس حيث تمّ ذبحهم والقضاء عليهم بالنار. من يستطيع أن يحصي العدد الجمّ من جثث أولئك الذين ذبحوا في القدس؟».

كان عدد القتلى في منطقة بركة ماميلا (مأمن الله) ٢٤،٥١٨ شخصًا كما ذكر



ستراتيجون. وقد استند في إحصائه إلى ما قام به نفر من السكّان ممّن نجوا من المجزرة في البحث عن جثث القتلى لدفتهم، وكانت منتشرة في مختلف أنحاء المدينة، وبلغ عددها الإجماليّ ٦٦،٥٠٩ جثث.

غير أنّ المؤرّخ البيزنطيّ تيوفانس (المتوفّى حوالى سنة ٨١٨م) يجعل عدد ضحايا المجزرة أعلى من هذا الرقم، محمّلاً اليهود المسؤوليّة قائلاً: في هذا العام (٦١٤م) استولى الفرس على فلسطين ومدينتها المقدّسة. وقد قتلوا بأيدي اليهود كثيرًا من سكّانها. ويقول البعض أنّ عددهم بلغ تسعين ألفًا. وكان اليهود كعادتهم يشترون المسيحيّين ثمّ يقومون بقتلهم.

## مذابح صغري

قبل الكلام على المذابح الكبرى التي جرت في الحرب العالمية الأولى ( ١٩١٤ - ١٩١٨) أيّام السفربرلك، لا بدّ من الإشارة إلى ما سبقها من مذابح صغرى:

## ۱. في حلب ۱۸۵۰

ليلة الجمعة في ١٠ تشرين الثاني سنة ١٨٥٠، علا صراخ عظيم في دار البطريركيّة السريانيّة الكاثوليكيّة، حيث امتلأت بمسلّحين بالسيوف والخناجر والعصيّ، راحوا ينهبون ويسلبون، فسادت البلبلة الكهنة قائلين: يا ويلنا إنّ الإسلام قاموا على المسيحيّين!

وتجمّع في البطريركيّة جموع الهاربين من بيوتهم، يبكون طالبين الحماية، وأكثرهم عُرّوا من ثيابهم وسُلبوا حليّهم، ولاسيّما في محلّة الصليبي حيث ساد النهب والرعب.

دخل المسلحون ديوان البطريرك وهددوه بالموت إذا لم يدفع لهم الدراهم وأدوات الكنيسة الثمينة؛ وقد ضربوه فعلاً بالعصيّ والمديات على رأسه وظهره، فيما ضربه أحدهم بالمكيار على صدغه الأيمن فأغمي عليه أرضًا، وضربه آخر بخنجر في كتفه وظهره،

وأمسكه آخر من رحليه وسحله حتّى أخرحه إلى حافّة بستان لذبحه؛ ولكنّ مسلمًا صرخ به: «لا تمدّ يدك إليه» وتقدّم ولفّه بعباءته وحمله إلى القنصليّة الفرنسيّة لدى القنصل موسي دي لسيبس... وهذا البطريرك هو مار اغناطيوس بطرس جروه (١٨٢٠ - ١٨٥١).

#### ۲. في مرعش ١٨٩٥

ذكر الدكتور كريكور أبر اهام استارجيان الأرمنيّ في مذكّر اته التي حقّقناها ونشرناها عام ٢٠٠٤ ما نصّه عن أحداث الفتنة التي نشبت في مدبية مرعش (جنوب تركية):

«... كنت في العاشرة من عمري، وبالضبط في الصفّ الثالث الابتدائيّ، وعلى ما أذكر في أيلول عام ١٨٩٥ بعد الظهر، عندما قرع جرس المدرسة على غير عادته، وجمعنا مدير المدرسة في فنائها وقال: إسمعوا يا أولادي الأعزّاء، إرجعوا، اليوم والآن، إلى بيوتكم وبالسرعة الممكنة، وأرجوكم من دون توقّف في الطرقات والأزقّة. وكرّر هذا القول عدّة مرّات.

أمرنا السيّد المدير بالانصراف، فخرجنا مسرعين، ونحن لا ندرى ما يخبّئه القدر. كانت الطرق خالية، وأبواب الدور مغلقة، وكذلك شبابيكها، إضافة إلى المحلات والدكاكين التي كانت محكمة الإقفال؛ والناس قد استولى عليهم الخوف والذعر والاضطراب، وشملتهم الحيرة الكبرى.

كانت دارنا بعيدة عن المدرسة. وفي طريقي إليها، رآني شابّ تركيّ يعمل صانعًا لدى حدّاد، وقال لي: أيّها الكافر سوف نحرق مستقبلكم ونلعن أباكم. وصفعني على وجهي صفعة لن أنساها، بعد أن قبض على خناقى وكاد يخنقني..

أسرعت باتجاه الدار، وأوصالي ترتجف. وهكذا كانت بداية المذبحة... حيث جرت دماء الشهداء في طرقات المدينة، والناس شملهم الخوف والذعر لأيّام وشهور».

في ٢٨ تشرين الأوّل ١٨٩٥، اصطدم السريان والكلدان والأشوريّون مع المسلمين المسلِّحين، الذين هاجموا محلاَّتهم وبيوتهم (٢٥٠) في تلِّ الفطور وقتلوا منهم كلُّ من وجودهم ونهبوا كلُّ الأثاثات حتّى لم يبق لهم حصيرة واحدة.

استمرّت هذه الفتنة تنتقل من محلّة إلى محلّة على وسع مدينة الرها السريانيّة/ الأرمنيّة، فنُهب أكثر من خمسمائة دكّان، وقتل عدد كبير من قرى الجوار؛ وقد دام هذا الضيق اثنين وستَين يومًا، بحيث ارتفعت أسعار الموادّ الغذائيّة من ١٥٠ ليرة في اليوم إلى ٩٥٠٠ ليرة. فهذا المبلغ كان يخرج من أيدى المسيحيّين لأكياس المسلمين.

#### ٤. في سويرك ١٨٩٥

استمرّت هذه المذبحة أيّامًا طويلة، فأحرقت القرى العديدة في ديار بكر والسعديّة وميافرقين وقره باش وقطربل وتل الأرمن وينابيل والمنصورية ونصيبيبن وماردين وغيرها، وقتل أغلب سكّانها السريان والكلدان والأرمن. وقد كان المسلّحون يصرخون: إنَّ الكفرة يجب قتلهم ونهب أموالهم!

#### مذابح ۱۸٦۰

لأسباب اجتماعية اقتصادية أوّلًا، تأجّجت الفتنة بين الموارنة والدروز في جبل لبنان، بدفع من السلطة العثمانيّة، بل بمؤازرة من الأتراك للدروز. ثمّ ما لبثت أن امتدّت إلى زحلة، فدمشُق حيث التهبت النعرات الدينيّة وحصدت آلاف الضحايا من الموارنة والروم الملكيّين،

ومنهم الرهبان والراهبات والأطفال، والتهمت عددًا من المزارات والمعابد بأنياتها وأثاثاتها، فضلاً عن نهب الأموال وسلب الأملاك<sup>(٩)</sup>. ومن أشهر شهدائها الإخوة المسابكيّون الثلاثة. وهنا يُشهد للمحاهد الأمير عبد القادر الحزائريّ ما كان له من وقفة دفاع وحماية!

#### مذابح ۱۹۱۲-۱۹۱۸

انتهى القرن التاسع عشر بسياسة ظالمة قادها السلطان الأحمر عبد الحميد الثاني (١٩١٨ - ١٩١٨)، مستغلاً العصبيّة الدينيّة ضد النهضة القوميّة في بعض مقاطعات السلطنة، ولاسيّما المقاطعات العربيّة.

مهد الموظّفون الأتراك وشيوخ العشائر الكرديّة لذلك بسلسلة من الاجتماعات في مدن ديار بكر، اتفقوا فيها على جمع السلاح من المسيحيّين.

في أواسط أيّار سنة ١٩١٥، بدأ هؤلاء بحملة جمع السلاح، وفي علمهم أنّ السريان لا يملكون منه الكثير، فكانوا يدخلون البيوت والكنائس بهذه الحجّة يفتشون وينبشون قبور بعض المطارنة، بل يدسون الأسلحة في الكنائس ليرموا السريان بتهمة الخيانة.

#### كتب الأب اسحق أرملة السرياني:

«وفي هذا اليوم أبصر واهفُ (فندلفت) كنيسة السريان الكاثوليك قومًا من العسكر الخمسيني يخفّون تحت الليل إلى الخندق الملاصق لشارع الكنيسة ليدفنوا فيه أسلحة، فما تمالك أن عارضهم واحتج عليهم، فكتموا عنه الحقيقة ورجعوا بصفقة خاسرة. ومنذئذ جُعلت العيون على الأزقّة ليل نهار، حَذرَ أَن يَطمر فيها الخصمُ، فينقلب ويدّعي أنّ السريان أخفوها لوقت الضرورة، ليصيب منهم حجّة للتنكيل بهم وسفك دمهم». (١٠)

من المرجّح أنّ بداية المذابح تمّت بأوامر من رشيد باشا والى ديار بكر، إذ بدأت في مدينة ديار بكر في أواخر شهر نيسان. فبين ٢٥ و٢٧ نيسان تمّ نقل حوالي



٨٠٠ مسيحيّ، أغلبهم من الأرمن، إلى خارج المدينة، حيث قتلوا جميعًا. وظلّ الأتراك يجمعون المسيحيّين في قوافل ويرسلونها نحو الموصل حيث يقتلونهم في الطريق.

في أواخر حزيران، انتشرت المذابح في معظم مدن وقرى ديار بكر. ففي الرّها قصف الألمان بالمدفعيّة الحيّ الأرمنيّ، فيما هاجمهم الأتراك، فكانت المذبحة الرهيبة، التي مات فيها أيضًا عدد كبير من السريان.

أمًا في ماردين فقد ألقى الأتراك القبض على وجهاء الأرمن ومطرانهم (مار مالويان) وعلى عدد كبير من السريان أرسلوهم في قافلة إلى خارج المدينة حيث قتلوا جميعًا، وهم ٤١٧ نسمة، وذلك بين ١٠ و١١ حزيران. أمّا في القافلة التالية، في ١٥ حزيران، فأعفى عن السريان، ولكن قتل الأرمن جميعًا وكانوا أكثر من تسعين نسمة. وقد توالى سَوقُ قوافلُ النساء والشيوخ والأطفال إلى خارج ماردين، حيث ينتظر الأكراد لتصفيتهم.

ثمّ توالت المذابح التركية في: ديركه، وقلَّث، وحصن كيفا، وويران شهر، وسعرد، وكربوران، ومذيات، وصلح، وبات، وغيرها من القرى.

ومن الملاحظ أنّ الأتراك نكّلوا أوّلاً بالسريان الكاثوليك والكلدان والإنجيليّين والأرمن، ثمّ بالسريان الأرثوذكس حين بدأوا يحتاطون ويقاومون كما حصل في مذيات وعينورد وآزخ وغيرها.(١١)

ومن الملاحظ أيضًا أنّ العشائر الكرديّة هي التي تكفّلت بالقرى الآهلة بالسريان أو بالمسيحيين عامّة. أمّا في المدن فإنّ الخطّة كانت تقضى بقتل المسيحيين خارجها. ومن هنا كان سوق القوافل، وادّعاء الأتراك أنها وصلت إلى المنفى بسلام. (١٢)

وهنا لا بدّ من أن نشير إلى فِرَق العمّال التي كوّنها الأتراك من المسيحيّين، لتعمل بالسخرة في إنشاء الطرق أو تأهيلها؛ ومع ذلك كانوا يقضون عليهم، إلا حين كانت الحكومة تصدر العفو وخاصّة عن السريان. (١٣)

وقد قدر الأب اسحق أرملة عدد القتلى من السريان والكلدان والأشوريين بستمائة وعشرين ألفًا في ولاية ديار بكر فقط. (١٤)

نوجز هذه المأساة الرهيبة التي أودت بحياة أكثر من مليونَى إنسان أرمنيّ وسرياني بشهادة شهود القوافل:

«حينما بدأت القوافل بالسير، كان الأفراد يحملون سمات البشر، لكن بعد ساعات قليلة، كسا غبار الطريق وجوهم وثيابهم.. وبسبب التعب والوهن الشديدين، بسبب وحشيّة «حُماتهم»، كانوا يشبهون نوعًا جديدًا وغريبًا من فصائل الحيوانات. كانوا يعرّجون داخل الوديان وخارجها، ويتسلّقون كلّ الجبال والهضاب، عارفين أنّ الطرق كلّها تؤدّى حتمًا إلى الموت. قرية بعد قرية، ومدينة بعد مدينة فُرّغت من سكّانها الأرمن والسريان، فهُجّر حوالى المليون والربع من الناس إلى الصحراء السوريّة والجبال العراقيّة. «صلّوا لأجلنا» كانوا يقولون وهم يهجرون بيوتهم وأرضهم التي عاش فيها أجدادهم مدّة ثلاثة آلاف سنة».

لم يكن الأرمن والسريان مع الكلدان والأشوريّين قد تركوا بيوتهم حينما بدأت الاضطهادات. كانت الطرق التي يمشون عليها ضيّقة كدروب الدوابّ. كانت القافلة، التي تبدأ بالسير بانتظام، تتحوّل إلى جموع زاحفة من دون ترتيب. فصلت النساء عن أطفالهن، والأزواج عن زوجاتهم. انقطع الاتصال بين المسنين وعائلاتهم بسبب تعبهم الشديد. كان سائقو عربات الثيران

<sup>(</sup>١١) شاهد عيان، القصارى في نكبات النصارى، ص ٤٠٦- ٤٠٧. (١٢) ذكر الأب أسحق أرملة في كتابه: ‹القصارى في نكبات النصارى، أنّ الناجين من الموت كانوا بالعشرات، بينما المدفونون على يد العمّال كانوا بالألاف. (١٣) جاء في كتاب القصاري في نكبات النصاري، ص ٤٣٩. والجدير بالذكر أنّ المطران أفرام برصوم (بطريرك السريان الأرثوذكس في سنة ١٩١٥م.) ذكر في تصريحه أمام اللجنة الأميركية المعروفة بكينغ كراين، أنّ عدد القتلى السريان الأرثوذكس في سنة ١٩١٥م وحدهاً، كان تسعين ألفًا. (١٤) من المعلوم أن الشعب الأرمنيّ يقيم في ٢٤ نيسان من كلّ عام، ذكرى المذابح التي تعرّض لها خلال سنة ١٩١٥. أمّا الشّعب السريانيّ فإنّه لم يقم أيّ ذكرى أو نصب لشهدائه (١٩١٤ ـ ١٩١٨)؛ ولذا نقترح إقامة مثل ذلك، علمًا أنّ الرابطة السريانيّة في لبنان مهّدت له منذ سنوات قليلة.

<sup>(</sup>٩) راجع أخبار هذه الفتنة بالتفصيل في أطروحة الدكتوراه للأب أنطوان ضو المنشورة.

<sup>(</sup>١٠) الخوري اسحق أرملة، القصارى في نكبات النصارى، ص ١٤٧...

الأتراك يرمونهم ويرمون ممتلكاتهم على قارعة الطريق بعد ابتزازهم حتّى آخر قرش.

كان الدرك يمشون حاملين بنادقهم المحشوّة، والحراب مثبتة عليها. فيحثّونهم بوحشيّة على الانضمام إلى القافلة. وحتّى المرأة التي تلد تجبر على ذلك حالاً.

كان المهاجرون يُجردون من كلّ أنواع الأسلحة قبل بداية السفر. وكان الأكراد يندفعون من بيوتهم الجبليّة ويهاجمون الفتيات ويخطفون الجميلات منهن نحو التلال، بل الصغيرات أيضًا بدون رحمة، ويستولون على الأطعمة والثياب دون حساب لعري وجوع.

إنّ أفظع المشاهد حدثت قرب الأنهار، وخاصة قرب الفرات. كان الدرك في بعض الأحيان يدفعون بالنساء إلى الماء لدى عبورهنّ النهر، ويطلقون الرصاص على كلّ من تحاول النجاة بالسباحة. أخبرت إحدى الناجيات بمعجزة بأنّها ترتعد كلّما تذكّرت كيف قتل مئات الأطفال بالحراب وأُلقوا في الفرات، وكيف عُرّي الرجال والنساء ورُبطوا بالمئات وقُتلوا بالرصاص وأُلقوا في النهر... وذكرت أنّه في حنيّة النهر الضيّقة عند مدينة أزربحان ألقيت اللف الجثث، حتّى أنّ النهر مجراه لزمن غير قصير مسافة مئات من الياردات بسبب هذا السدّ البشريّ.

من السخف إذًا إدّعاء الحكومة التركيّة أنّها (نقلت الأرمن إلى بيوت جديدة). إنّ الطريقة التي عوملت بها القوافل، تبيّن بجلاء أنّ الهدف الرئيس لأنور باشا وطلعت باشا كان الإبادة.

ألا ما أكثر التفاصيل الفظيعة!

#### طاغوت داعش

التاريخ يعيد نفسه. قبل مئة عام استقبل مسيحيّو الموصل وقره قوش وبركلي وغيرها في العراق، كما في سوريا، استقبلوا قوافل المهاجرين الهاربين من القتل والسلب والنهب، أيّامَ دولة بني عثمان وسيوف باشواتها القتلة في حزيران ١٩١٥،. واليوم (حزيران- تمّوز ٢٠١٤) هاجمهم السفّاحون الإرهابيّون من بني داعش وسيوف كفّارها وشرّدوا منهم مئات الآلاف تحت شروط: القتل، أو اعتناق الإسلام أو دفع الجزية، ونحن في القرن الحادي والعشرين تحت نظر العالم اللامبالي بكلّ مؤسّساته الكرتونيّة؛ فأين الأمم المتحدة، وأين مجلس الأمن، وأين الحضارة والانسانيّة؟!

نعم مجازر اليوم كمجازر الأمس صورٌ ناطقةٌ بالهمجيّة والوحشيّة تحت ألوية التكفيرِ.. والتكبير!

فأيُّ إله هذا الذي يتلذّذ بالذبح والقتل، والسلب والنهب والاغتصاب، وكلِّ أنينٍ وعويلٍ ونواح؟ ١ إنّه «إلههم» الذي من جحيمهم هم ١١





ويا للصدفة أن بعد مئة عام، ينزلُ بمسيحيينا في العراق وسوريا ما نزلَ بهم قبل مئة عام، وقبلَ قبلَ مئاتِ الأعوام:.. تتعدّد الأسماء يهودًا فرسًا أتراكًا دواعش، وصليبنا واحد، هذا الذي به نحيا وفي سبيله نموتُ!!

#### المصادر والمراجع

لقد آثرنا عدم تكرار الحواشي خوف الإطالة. أمّا المصادر والمراجع فمنها:

- ا. شاهد عيان، القصارى في نكبات النصارى، الطبعة الأولى، بيروت، ١٩٢٠.
   أ. شاهد عيان، مذبحة الرها، المطران أفرام نقاشه، (مخطوطة) محفوظة في خزانتنا.
   شاهد عيان، مذبحة الرها، للقسّ حناً
- زلّو (مخطوطة) محفوظة في خزانتنا. ٤. شاهد عيان، مذبحة حلب، للمطران بولس دانيال، نشرناها ضمن كتاب مذكّراته عام
- ٢٠٠٠ في بيروت، مع التعليق والتحقيق.

  ه. شاهد عيان، مذبحة مرعش، للدكتور
  كريكور أبراهام استارجيان، في
  مذكّراته التي نشرناها عام ٢٠٠١،
  مكتبة السائح، طرابلس.
- ٦. كرسام آهورنيان، القضية الأرمنية أمام الرأي العالم العربي، بيروت، ١٩٦٥.
- ٧. عزيز آحي، مأساة شعب، بيروت، ١٩٩٦.
   ٨. الأخ إياسنت الدومينكيّ، ماردين البطلة، دار نعمان للثقافة، جونيه، ١٩٩١. نقله إلى العربية من الفرنسية، ناجي نعمان، والأصل مخطوطة محفوظة في دار البطريركية السريانية الكاثوليكية في بيروت.
- الجنة الدفاع عن القضية الأرمنية، تركيا
   عاصمة الإجرام، بيروت، ١٩٨٣.
- الأرمن، صرخة دائمة، بيروت، ١٩٩٥. ١١. الملفونو عبد المسيح نعمان قره باشي، الدم المسفوك، ترجمة المطران تيوفيلس جورج صليبا من السريانيّة إلى العربيّة، مطبعة توما، بيروت، ٢٠٠٥.

۱۰. جریدة آرارات (عدد خاص) (مجازر

- الأب سهيل قاشا، تاريخ ما أهمله التاريخ، مكتبة السائح، ٢٠٠٦.
- ۱۳. هنري مورغنطاو، ترجمة الدكتور ألكسندر كشيشيان، بلا تاريخ.



#### ناجى نعمان

وَأَنَا أُهِيِّئُ لَكَتَابِ فِي مِنَاسِبِة مَتُويَّة الإِبادة الَّتِي جَرَت فِي حقِّ الأَرمَن وسواهم من مَسيحيِّي السَّلطنة العُثمانيَّة (١٩١٥-٢٠١٥)، تَوقَّفتُ طويلاً أمامَ العنوان الَّذي سأختارُه لُوليدي الجِديد قبلَ أَنْ أُقرِّرَ أَنَّه سيكون: «مِثَةٌ... وتَستمرُّ الإِبادة»؛ ولا غرابة في الأمر، فالإِبادةُ التَّي جرَتْ منذ قرن في حَقِّ المسيحيِّين بعامَّةٍ، والأَرمَن بخاصَّةٍ، لَمَّا تَنتَهِ بَعدُ فصولاً؛ وأيَّامُنا تَشَهدُ على ذلك، ونحن نَشهد ا

وكأنَّ المَسألةَ الشَّرقيَّةَ الَّتي بدأت مع رجل أورُپيَّا المريض، ما زالَت مُستمرَّةً فُصولاً تطبيقيَّةً منذ العام ١٨٣٠ إلى اليوم، وإنْ هي انتقلَت مُؤخَّرًا، وجُغرافيًّا على الأقلّ، من البلقان إلى المَشرق العربيّ.

نَعَم، الإِبادةُ مستمرَّةٌ، والمَعنِيُّون بها، وبنتائجها، اليوم، كلُّ مُكَوِّنات هذا المَشرق التَّعِس، ومن دون أيِّ استثناء؛ وكيف تكونُ استثناءاتُ والتَّكفيريُّون يَتكافرون ويتقاتلون كما لم يَتقاتلُ مِن قَبلُ بَشَر، فيما العصرُ عصرُ تَفكير لا تَكفير، ولا كافِرَ إلاَّ المُكفِّر كما لطالَما رَدِّدت؛ وأَضيف: إنَّما الفَقرُ فقرُ الفِكر وفِكرُ الفَقر؛ ولا أَحَد يَحتَكِرُ الحقيقة، لا أحد؛ وكذا لا أحد يحتكرُ الله، لا أحد، ولا حقَّ لأحد بالكلام عنه، وباسمِه، لا أحد؛ ثمَّ إنَّه، تَعالى، لا يَقِفُ مع بَشَريِّ دونَ الآخَر، أو ضِدَّ هذا لجساب الآخَر!

ولَعَلَّ ما هو أبشعُ من قَتل التَّكفيريِّين «الكُفَّارَ»، فيَحزُّون رؤوسَهم، أو يَدفنونَهم أحياءً، أو يُرحِّلونهم قسرًا فيَلقَون مصرعَهم على يَدِ الطَّبيعة القاسيَة؛ قُلتُ، لَعَلَّ ما هو أبشعُ ممَّا سبق، جَعلُ البعض يَعتنِقُ الإسلامَ على يَد التَّكفيريِّين، عنوةً، بحيث يَسترجعُ ناسُ اليوم كيفَ «تَبَخَّرَ» مَسيحيُّو المَشرق- وكانوا، بين دجلةَ والنيل، خمسةَ عشرَ مليونًا عندَ الفَتح، ولأصبحوا، السَّاعة، بمِئات الملايين- ويروحون يُرَجِّحون أنَّ «التَّبغُّر» حصل، على الأرجَح، بحدِّ السَّيف والسَّبي ومَبيع النِّساء، كما بالتهرُّب من دَفع الجزية، لا بحُسنِ المِثال، وطيبِ المُعاملة، والفضائلِ الإنسانيَّة!





إنَّ التَّكفيريِّين، في ما يُقدِمون عليه، يُسيئون إلى الإسلام، أيُّما إساءة، ويُسيئون إلى المُسلِمين، بجَميع تَنوُّعاتِهم، والتَّقُوُّغ، في الوَعي والانفتاح، غنَى، وفي الجَهل والتَّقوفَع، مأساة. ثمَّ إنَّهم يُسيئون إلى المسيحيِّين، وإلى سائر المُكوِّنات المَسرقيَّة الأخرى، من إزدِيِّين وصابئة وشبك، وسواها؛ ذلك أنَّ في كلِّ من أبناء هؤلاء، وبناتِهم، جُزءًا هامًّا من الإسلام العَفيف النَّطيف الفضيل الرَّحيم، ممَّا العَفيف النَّطيف الفضيل الرَّحيم، ممَّا تكسبوه، وتكسبنه، على مرِّ الزَّمان، من جيرانهم المُسلِمين، بحيث قد يَجوز عن ألحديث عن مسيحيِّين مُتأسلِمين، وكذا عن إزديِيِّين وصابِئةً وشبَكٍ مُتأسلِمين، وكذا عن إللَّه طوبلة؛

والله، إنَّ التَّكفيريِّين، الدَّقيقة، إنَّما يَقتلُونَ المُؤمِنين المُؤمِنين، عنيتُ: المُسلِمَ المُسلِمَ، والمسيحيَّ المسيحيَّ، ووكلَّ مَن سارَ في درب عقيدته بالإيمان

وحَلَّتِ المأساةُ الكبرى: ففي جميع قرى

أرمينيا التّركيَّة، قَضى الرِّجالُ بالسَّواطير

والرَّصاص، ورُحِّلَ الأطفالُ والنِّساءُ قَسْرًا

إلى صحراء بلاد الشَّام، سَيرًا على الأقدام،

فقَضى معظمُهم تعبًا وجوعًا وعَطَشًا. وهكذا،

هَلكَ من أرمَن تركيا نحو مليون ونصف

المليون نسمة بين ١٩١٥ و١٩١٨، ولم يَصلُ

هذا، وفيما استُهدفَ الأرمَنُ أوَّلَ الأمر،

توسَّعَتِ المجازرُ لتشملَ كلَّ المسيحيِّين

المَشرقيِّين، من آثوريِّين وكلدان وسُريان،

وسواهم. وتُشيرُ الأرقامُ إلى إبادة ٦٥٢

أَلفًا من هؤلاء، فيما الهدفُ «تنقيةُ» آسيا

الصُّغرى، عرقيًّا ودينيًّا، وَفقَ خطَّةِ مُسبِقَةٍ

وتجدُرُ الإشارةُ إلى أنَّ إبادةَ الأرمَن

استمرَّتُ فُصولاً بعد نكبة ١٩١٥-١٩١٦

الكبرى: ففي أواخر العام ١٩٢٢ ومطلع

العام التَّالي، جرَت مجازرُ في مدينة

إزمير وجوارها، غربيَّ تركيا الحاليَّة،

ضدَّ الأرمَن واليونانيِّين، قضى في إثْرها

نَحو ٢٠ ألف نسمة؛ كما جرَت، مُزامَنَةُ،

مجازر في مُدُن قيليقيا وقُراها، راحَ

ضحيَّتَها نَحو ٢٠ ألف نسمة أخرى.

وأعقبت عمليَّة تسليم الفرنسيِّين الأتراك لواءَ الإسكندرون (١٩٣٨-١٩٣٩)، عمليَّاتُ

تهجير أصابَتُ مَن بقىَ من الأرمَن هناك،

وكذا بعض المَجموعات النَّاطقَة بالعربيَّة،

نُفِّذَت تحت جنح ظلام الحرب القائمة.

مَواطِنَ الجَلاء سوى مئتَى ألف شخص.

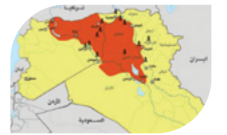
الَّذي يَملك، فكيف للمُكَفِّرين أن يَقتلوه... بأيمانهم، وبما ملكَتْ أيمانُهم ؟

أَلا فَلْنُدْرِكْ أَنَّه، أَنَّا كانَ مدى حُبِّنا اللهَ، فإنَّ اللهُ، بالتَّأكيد، يُحبُّنا أكثر، وهو يُريدُنا أَنْ نَتَحابَّ باسمه، لا أَنْ نَتقاتَلَ، تَحقيقًا لِمَآربنا الخاصّة، مُستَخدمين اسمَه. ثمَّ إنَّ الأديانَ للإنسان، وليس الإنسانُ للإديان؛ والإنسانُ كانَ قبلَ الأديان، وسيَظلُّ بعدَها.

#### أوَّلاً: بالعودة إلى المَسألة الشَّرقيَّة.

قامَتِ المَسألةُ الشَّرقيَّةُ، إذًا، بين القوى الأوربيّية والسّلطنة العثمانيّة، «رجل أورُبًا المَريض»، بمَعنى تَخَلّص تلك القوى من ذاك الرَّجل؛ وبلغت، ابتداءً من العام ١٨٣٠، مرحلتُها الثَّالثة، التَّنفيذيَّةَ والأخيرة. وفيما عملَتِ القوميَّاتُ الموجودة في نطاق السَّلطنة على استعادة حُرِّيَّاتِها بعد قرون من الأسر العثمانيِّ المُكلِّل بالتَّخلُّف الَّذي يلى انجطاطَ الإمبر اطوريَّات بعامَّة، سَعَت قوى ذلك الزُّمن الأوربيِّيَّة للاستِيلاء على المزيد من الأراضى والثروات من طريق توسيع مناطق نفوذها واستعمارها على حساب

وإذْ أفاقَ البَلقانيُّون، وتحرَّرَ الصِّربيُّون، واستقلَّ الألبانيُّ محمَّد على بمصر في ثلاثينيَّات القرن التَّاسعَ عشر، فدخل فلسطين وسوريا، وكاد يصلُ إسطنبولَ لولا تدخّلُ القوى الأورُبّيّة عَينها خوفًا من فقدانها حصَّتَها من الغَنائم؛ قُلنا، في إثر ما سبقَ، وسواه من الأمور، سُجِّلَ للعثمانيِّين - وقد أَحَسُّوا بأنَّ تحرُّرَ الأُمَم اقتربَ من معقلهم في آسيا الصُّغري- انقضاضُهم على اليونانيِّين السَّاعين للاستقلال بدورهم، ولاسيَّما في جزيرة سيُو التي عرفَت، في نيسان ١٨٢٢،



مجزرةً قامَ بها ٤٥ ألف رجل أعادوا احتلالَ الجزيرة - وقد تَحَرَّرَت- فدمَّروها وقتلوا كلَّ الرِّجال ما فوق سنِّ الثانية عشرة، وكلَّ النِّساء ما فوق الأربعين من العُمر، وكلَّ الأطفال ما دون الثَّانية، فقَضى ٢٠ ألف نسمة، وتمكُّن ما بين ١٠ آلاف و١٥ ألفًا من الفرار إلى جُزُر أخرى في بحر إيجَه، فيما بيعَ ٤٥ أَلفًا في سوق النِّخاسة، ممَّا دَعا شَكْتُر أَغُه إلى كتابة قصيدته الشّهيرة «الطِّفل»؛ ومن ترجمتنا الخاصَّة للقصيدة، نقتَطف:

> هنا مَرُّ الأتراكُ، فحَلُّ الدُّمارُ والجداد. سِيهِ، جزيرةُ الخُمور، لم تَعُدْ سوى مَكسَر حزين، سيو، تلك الَّتي لَطالَما فَيَّأَتْها الخَمائلُ... كلُّ شيءٍ غدا صحراءَ إلاَّ، بالقرب من الجدران المُسوَدَّة، طِفلٌ أَزرق ُ العَينَينِ، طِفلٌ يونانيٌ، جالِسٌ، وقد طَأطَأَ رأسَه المَذلولَ... أَتُرِيد، حتَّى تضحكَ لى، عصفورَ غابةٍ جميلاً، يَشدو شُدوًا أعذبَ من المِزمار وأسطعَ من الصُّنوحِ؟ ماذا تُريد؟ أَزهرةً، أَثَمَرَةً جميلةً، أم العُصفورَ المُدهِشَ! يا صديقي، قالَ الطُّفلُ اليونانيُّ، قالَ الطُّفلُ الأزرقُ العَينَينِ، أُريدُ بارودًا ورصاصًا.

وكما في جزيرة سِيُو، كذلك في جزيرة پُسارا، مَرَّ الأتراكُ من هناك، في تمُّوز ١٨٢٤، وكانت الحصيلة ١٧ ألف نسمة بين فتيل ومسوق إلى العُبوديَّة ١

إنَّ ضعفَ السَّلطنة العثمانيَّة وعدمَ إدراكها ضرورة إعطاء ما سُمِّي بالـ مِلَل على أراضيها حقوقَها، طُوعًا، من جهة، وطمعَ الأورُيليِّين بأنْ يَرِثوا السَّلطَنَة حيَّةُ، مُتَدخِّلين في شؤون تلك الـ«مِلَل» الّتي هي في أصل وُجود المَشرق، من جِهةٍ أخرى، أمران جَعَلا السَّلطنةَ تُخَطِّطُ لمُستقبَل «نَقيِّ» من غير المُسلِمين ومن غير الطّورانيِّين على أراضيها. وعليه، لم تَكُ أيدى السَّلطُنة بريئةً من دم المسيحيِّين في لبنان وسوريا، زمنَ الاقتِتالات الطَّائفيَّة بين الموَحِّدين الدّروز والموارنة في لبنان (١٨٤٠، ١٨٤٥، ١٨٦٠)، تلك الاقتتالاتُ إِلَّتِي امتدَّ آخرُها إلى مسيحيِّي دمَشق، ولاسِيَّما الكاثوليك منهم، وكادَ يتحوَّلُ إبادةً- إذ أَزِهِفَت فيه أرواحُ ٢٥ ألف نسمة- لولا تدخَّلُ (الأمير) عبد القادر بن محيى الدِّين (الجزائريّ)، المَنفِيِّ من الجزائر بعدَ أسر على يَد الفرنسيِّين، وحمايتُه هؤلاء في مَقرِّ إقامته وفي قلعة المدينة.

ولا نَنْسَيَنَّ «قَوْمَةَ حلَب» الَّتي جَرَت في تشرين الأوَّل من العام ١٨٥٠، والَّتي تحوَّلَتْ، من انتِفاضةٍ ضِدَّ السُّلطة العِثمانيَّة الَّتي أرادَتْ تَجنيدَ المُسلِمين، إلى مَجزرةٍ أصابَت مسيحيِّي المدينة على يَد «الثَّائِرين»، قتلاً ونهبًا وحرقًا وتدميرًا، على مرأى من حاكِم المدينة الَّذي، لتَهدئَة الخَواطر، أمرَ بإعلان العفو العامِّ عن الجُناة، وبإعفائهم من «الجنديَّة»، فيما منع الكنائس من قرع الأجراس، إلى إظهار الصَّليب خارج المعابد .... وكانَ من أسباب الاعتِداء على المسيحيِّين جَسارةُ بطريرك الرُّوم المَلَكيِّين الكاثوليك، مَكسيموس الثالث مَظلوم، في أن «يدورَ أحيانًا بشوارع حلَب وهو راكبٌ بأبُّهةٍ زائدةٍ وموكب · حافلٍ يَتلقِّى المسلمون منه ذلك كإِرغام لِهم وتَعَالِ، على ما يَذكرُ الشَّيخ كامل الغزِّيِّ («نهر الذهب في تاريخ حلب»، المجلّد الثّالث، ص٧٨٧).

وما فعلَه الأتراكُ، بالحيلة والواسطَة والتَّامُر، بمَسيحيِّي دمشقَ وسواها، سيَفعلونه بالأرمَن، وإنَّما بالتَّخطيط والتَّنفيذ شِبه المباشر.

هذا، ولَطالَما مثَّلَ استقلالُ جبل لبنانَ زمنَ المُتصرِّفيَّة (١٨٦٠-١٩١٤)، وكانَ ناجحًا، أنموذَجًا خَطِرًا في قلب المنطقة العربيَّة النِّي يُسَيطرُ عليها العثمانيُّون، و(لا يُحتَذي، بالنِّسبة إلى السَّلطنة، ويجبُ عدمُ تكراره، وبخاصَّةِ متى تعلَّقَ الأمرُ بالأرمَنِ القاطنينِ في قلب آسياً الصُّغرى الَّذي يَعُدُّه الأَتراكُ عَرينَهم! وهكذا، أَلغي العثمانيُّون استِقلالَ الجبل مع بداية الحرب الكونيَّة، وضَيَّقوا عليه في عِزِّ حصار الحلفاء شؤاطئَ البحر الأبيض المتوسِّط الشَّرقيَّة، فقَضى ثلثُ أبنائه، وهاجرَ ثلثٌ ثان، وبَقىَ ثلثٌ ثالثٌ في العَوَز؛ إلى تعليق المَشانق بالأحرار من الوطنيِّين في بيروت ودمشق، ناهيكم بأعمال السُّخرة... وسَفَر بَرْلِك.

#### ثانيًا:... وجاءَ دورُ الأرمَن، ومعهم الآثوريُّون والكلدان والسُّريان

جاءَ دورُ الأرمَن بعدَ حين، لكنَّ ما قاسوه تعدَّى التّضييقَ والمَشانقَ والمَجازرَ التَّأديبيَّةَ إلى «الأحمَر» عبد الحميد الثاني

عمليَّة إبادة مُمَنهَجَة: فالسُّلطانُ حرَّضَ الأكرادَ ضدَّ الفلاّحين ١٨٩٤ وصيف ١٨٩٦، ذُبحَ إلى خمس وعشرين ألفًا في دِيار بَكر.

الأرمَن العُزِّل، وما بين أيلول نحو ثلاثمئة ألف أرمني، من الآثوريين (الأشوريين)

«تركيا الفتاة» السُّلطانَ ولمَّا خلَعَت حركةُ الدُّستورَ في العام ١٩٠٨، عبد الحميد الثاني، وأعلنَتِ أملَ الأرمَنُ خَيرًا، لاسيَّما وأنَّ أحزابَهم ساندت الحركة. إلا ا

أنَّهم دَفعوا ثمنَ ذلك غاليًا: فالسُّلطانُ الأحمرُ قامَ بثورةٍ مُضادَّة، وحرَّضَ على ارتِكاب المَجَازِر ضِدُّهم، فقُتِلَ منهم نحو ٣٠ ألف نسمةٍ في العام ١٩٠٩ في قيليقيا والقرى الأرمنيَّة غربيَّ ولاية حلَب.

ولمَّا استَتَبَّ الأمرُ لحركة «تركيا الفتاة»، راحَت تعملُ على تَتريك السَّلطنة، فثارَ عليها، إلى الأرمَن، عربُ الشَّام والعراق واليمن، ومَن بقى تحت سلطتها من شعوب البِلَقان. وقرَّرَتِ الحكومةُ التَّركيَّة، في الرَّابِعِ والعشرين من نيسان ١٩١٥، تَدجينَ أَرمَن إسطنبول، فألقَتِ القبضَ على ستّمئةٍ من أبرز شخصيًّاتهم، ونفَتْهم قبلَ أنْ تقضىَ عليهم.







#### ثالثًا: ألدُّورُ لِهتلرَ وستالِن وبُل بُتّ

إفتتَحَتِ المَجازرُ الكبري ضِدَّ الأرمَن، في الرُّبع الأوَّل من القرن العِشرين، عصرَ الإبادات الحديثة والمُعاصِرَة، المُستَمرَّ حتَّى يومنا الرَّاهِن.

ولَعَلَّ من أبرز المَجازر والإبادات الَّتي جَرَت منذُها تلك الَّتي حصلَتْ ضدَّ اليهود واليولنديِّين والغَجَر في أورُيًّا، خلالَ الحرب العالميَّة الثانية، على يَد النَّازيِّين؛ وتلك الَّتِي ارتكبَهَا الصَّهاينَةُ في حقِّ الفِلسطينيِّين، قبلَ ١٩٤٨، وبعدَ هذا العام، وما زالوا يَرتكبونها؛ وكَذا ما ارتكبَه هؤلاء، ويَرتكبونه، في حقِّ جيران فلسطين، القريبين منها والبَعيدين؛ بالإضافة إلى ما افتعَلَه جوزِف سُتالِن بشعوب الاتَّحاد السُّفْييتيّ، ومنها الجُرْجيُّون- وهو منهم- وبشعوب البلدان المجاورة، وبخاصَّةٍ الهولنديُّون؛ وقَدَّرَ البعضُ عديدَ مَن أَزهقَت أرواحُهم (قتلاً، وترحيلاً قسريًّا، وسُخرةً) على أوامِرَ منه بما بين ٨ ملايين و٢٠ مليون نسمة، فيما رفَّعَ البعضُ الآخرُ الرَّقمَ إلى ٥٠ مليونًا، بحيث يَغدو هولاكو وهتْلرُ «هاويين قاصرَين» إذا ما قورنا به؛ وكَذا ما افتعلَه يِلُ يِئْتٌ في كمبوديا، زمنَ الخَميرِ الحُمرِ، بشَعبه، إذْ أبادَتْ سياستُه ما يقلُّ عن ٣ ملايين مواطَّن بقَليل... مِن أصل ٨ ملايين! ولَا بأسَ من التَّذكير، هنا، بالمَجازر الُّتي بدأتْ بين قبيلتِّي الهوتو والتَّتْسي برُوَنْدا، في العام ١٩٥٩، وتحوَّلَت شِبهَ إبادةٍ في فترةٍ امتدَّت على نحو مئة يوم بين السَّابِع من نيسان ١٩٩٤ ومنتصف شهر تمُّوز من العام عَينه، وقُدِّر عددُ القتلى بين نصفُ المليون والمليون من الرُّونديِّين، أي ما يُمثِّلُ عِشرين بالمئة من مجموع سكَّان البلاد، وسبعين في المئة من مجموع أفراد التَّتْسي المُقيمين فيها بتاريخه ١

نَعَم، ما حصلَ في حقِّ الأرمَن في الرُّبع الأوَّل من القرن العِشرين، ولم يَعترفْ به، بَعدُ، أبناءُ مُرتَكبيه، وأحفادُهم، ولم يُحاسَبوا عليه، ويُعَوِّضوا عنه، غَدا أَنموذجًا سيِّئًا احتَذاهُ سَيِّئُو العُقود التَّاليَة، وطامِحوها، ولكلِّ عَقدِ سيِّئُوه وطامِحوه!



رابعًا: سَيِّئو العقد الحاليّ، وطامِحوه

لا شكَّ في أنَّ سَيِّئي عَقدنا الحاليّ، وطامِحيه، يتمثَّلون بأولئك الَّذين يَشغلون بالنا حاليًّا، وسيَشغُلونه إلى أَنْ يُقضى عليهم من داخلهم، لأنَّ الزَّمنَ لا يَعودُ إلى الوراء، وهم يَحملون في جيناتهم و«ثقافتهم» بُذورَ القضاء على أنفسهم.

ولا نَظلُمَنَّ هؤلاءٍ؛ نَعَم، لا نَظلُمُنَّهم! فعُقودٌ من الكَبت والفَقر والجَهل، أي عُقودٌ ممَّا يُمَثُّلُ طريقًا مَضمونًا لِلتَّخلُّف، 'تُضافُ إليها عُقودٌ من الشَّحن الدِّينيِّ الخاطئِ الَّذِّي عُدَّ دواءً ناجعًا للِضَّغط على الشُّعوبِ وحَملها على تَقبُّل الكَبِت والفَقر والجَهل بانْتِظار سماءٍ ما َّفي حياةٍ أخرى، كلُّها أمورٌ أدَّتْ إلى تَفَلَّت «المارد» من قمقمه.

ولَئَن تَفَلَّتَ الماردُ، فقد صَبَّ جامَ غَضبه على الجميع، وراحَ يَخبط، بالعَشواء، ويُخيف. وأمام مَشرق مُثخَن بـ«ربيعاتِ» لا تَتحقَّقُ، فلا تُحَقِّقُ شيئًا، وفي وُجود «أباطرَةٍ» يَحكمون إلى المَوت، تَراجعَتِ القوميَّةُ العربيَّةُ المُقاومَة، وقد ثَكَلَتْها الجراحُ، على حساب تَوَسُّع إُسلاميِّ تكفيريِّ جاهل يأخذُ المنطقة وشعُوبَها إلى المَجهول.

وإذْ يَتَحوَّلُ الضُّعفاءُ، بعامَّةٍ، ضحايا الحُروب، و«فَشَّةَ خلق» المُتَطَرِّفين؛ ولَمَّا كانَ ضُعفاءُ عَقدنا الحاليِّ كُثْرًا: مسيحيُّون من مختلف الطُّوائف، ومُغالون، وأتباعُ دياناتٍ خاصَّةٍ؛ سنكتفى، في الأتي، بالكلام على ثلاث مَجموعاتِ مُمَيَّزَةٍ: الصَّابِئَة، والإزدِيُّون (اليَزيديُّون)، والشَّبَك، كونُها من المَجموعات غير المَعروفَة في لبنانَ. مع الإشارة إلى أنَّ لبنانَ، لَئِن عُدُّ بلدَ الطُّوائف الثَّماني عشرة، فإنَّ في سوريا عددًا أكبرَ من الطُّوائف، وفي العراق عددًا أكبرَ وأكبر. ونُشيرُ إلى أنَّ مُجمَلَ المَعلومات أدناه مُستَقاةٌ من مجلَّدنا المُعَنون «المَجموعاتُ العِرقيَّةُ والمَذهبيَّةُ في العالَم العربيّ، الصَّادرِ عن دار نعمان للثَّقافة في الفَصل الأوَّل، ١٩٩٠، مع بعض التّحديثات.

#### خامِسًا: مِن الضُّعَفاء ، الصَّابئة

يُمثِّلُ الصَّابِئَةُ، تاريخيًّا، جَماعتين مُتَمايزتَين: المندائيّين، وهم أتباعُ فرقةٍ يهوديَّة - مسيحيَّة مَعمَدانيَّة ظهرَت في بلاد ما بين النَّهرَين، وصابئةَ حَرَّان، وهم من الوثنيِّين الَّذين عاشوا طويلاً تحت حكم الإسلام واشتهروا بعُلمائهم.

ويَبدو أنَّ تسميةَ الصَّابئة - الواردةَ في القرآن الكريم ثلاثَ مرَّاتُ، والَّتَى صَنَّفَت هؤلاء، مع اليهود والمسيحيِّين، بين «أهل الكتاب» - كان يُقصَدُ بها المندائيُّون، بَيْدَ أنَّ صابئة حَرَّان تَستّروا وراءَها للإفادة من تساهل المُسلِمين مع أهل الكتاب.

إلى هذا، فإنَّ لفظةَ صابئة آراميَّةُ الأصل، جُذورُها «صبَّ» أي غَطِّس، بمَعنى عَمَّدَ بالتّغطيس، وتلك إشارةٌ واضحةٌ إلى ممارسة سِرِّ العماد بين الصَّابِئَة. وثمَّةُ مَن يُعيدُ التّسميةَ إلى كلمة سَبَأَ، المملكةِ

القديمة. وعُرفَ الصَّابِئَةُ أيضًا بالكلدانيِّين في الكتاباتِ الأَثوريَّة والتَّقاليد البابليَّة، كما أُطلِقَت عليهم تسميةُ «مَعمَدانيّين» نسبةً إلى القدِّيس يوحنّا المَعمَدان، وكذلك تسميةُ «عَبدَة النَّجمة القطبيَّة، لِما يُذكَرُ عن تَعَبُّدهم لها.

وأمَّا المندائيَّة، وهي ديانةُ الصَّابِئَة، فمَذهبٌ غنوصيَّ؛ والغنوصيَّة، تَعريفًا، نزعةٌ فلسفيَّةٌ تهدفُ إلى إدراك كُنُه الأَسرار الرَّبَّانيَّة. كما أنَّ المندائيَّةَ مذهبُ توفيقيٌّ تلفيقيٌّ بين مذاهبَ مُتعارِضَة، يضمُّ عناصرَ مسيحيَّةُ ويهوديَّةُ وفارسيَّة، إلى عناصرَ أخرى، لا يُستَهانُ بها، من ديانات بلاد ما بين النَّهرَين القديمة، ذلك أنَّ الصَّابئَةَ، على الأرجَح- في فتراتٍ مختلِفة، وخشيَةَ الاضطهادات الدِّينيَّة- تَبعوا عَقائدَ المَجموعات المُسَيطرة على الأرض والضَّاغطة عليهم، ممَّا جعلَ مذهبَهم يتأثّرُ بفسيفساء من الأفكار المتنوّعة الّتي جاءَت لِتَختلطَ بمبادئهم الأساسيّة.

والصَّابِئَةُ يَتعبَّدون للنَّجمةِ القطبيَّة، ويُصلُّون في اتِّجاهها، ويُديرون معابدَهم ومقابرَهم انطلاقًا منها؛ ومن هنا تسميتُهم بعَبَدَة النَّجمة القطبيَّة. وللقدِّيس يوحنَّا المَعمَدان، لديهم، مَنزلةُ هامَّة، بحيث أُطلِقَت عليهم، أيضًا، تسميةُ «مَعمَدانيِّي القدِّيس يوحنَّا». والعماد، عندَهم، سِرٌّ أساسيّ، ويتمُّ بالتَّغطيس في مَجاري المياه الَّتي هيّ، لديهم، مصدرُ قوَّةٍ حيويَّة.

وثمَّةَ، لدى الصَّابئَة، تأثُّراتٌ هامَّةٌ بالنُّصِوص التَّوراتيَّة؛ وِأمَّا تأثُّرُهم ِ بالزَّرَدَشتيَّة فلا يَقلُّ أهميَّةً، إذ نجدُ فَى كتاباتهم الرَّمزيَّة، الثَّنائيَّةِ إجمالاً، أنَّ كياناتِ الشَّرِّ تُواجهُ كياناتِ الخير المُتَجَسِّدة بمَنْدِه، المَبعوثِ السَّماويّ، المُنبَثِق من الإشراق، كائن النّور، وقمَّةِ الميثولوجيا (علم الأساطير والخرافات).

ويَعترفُ الصَّابِئَةُ باثنَي عشر مُخَلِّصًا؛ ويَلبسون الأبيضَ إجِمالاً لانشغالهم بفكرة النَّقاوة وما يُعاكسُها؛ ويَحُرصُون على تطهير أنفسهم من دنَس الشَّهوات؛ ويَتطهَّرون بالماء إذا لَمَسوا جسدًا. كما أنَّهم يُحرِّمون الختان، ويَمنعون الطَّلاق، إلاَّ بأمر من القاضي، ويَرفضون تعدُّدَ الزُّوجاتِ، ويُؤيِّدون القيامَ بثلاث صلواتِ يوميًّا، ويَمتنعون عن لحم الخنزير، والكلب، والحمام، والطّيور ذات المَخالب. وللصَّابئَة تأثيرٌ واضحٌ في عقيدة الإِزديِّين (اليَزيديِّين).



ونُشيرُ إلى أنَّ المؤرِّخين المُسلمين، ولاسيَّما منهم الشَّهرستانيُّ في «المِلَل والنَّحَل»، والدِّمشقيُّ في «نخبة الدَّهر من عجائب البحر»، اهتمُّوا بالصَّابئَة ومذهبهم، فذَكَروا أنَّ هؤلاءِ يُعَدُّون بين الرُّوحانيِّين الَّذين يَقولون بؤجود وسائطَ بين الله والعالَم تُمَثَّلُ الأسبابَ المباشرةَ للتَّغيُّر، كونها تُديرُ الكونَ وتفيضُ عليه الوجود؛ وقد تَفنَّنوا في إقامة هياكل لهذه الوسائط، وَرَدَ وصفٌ دقيقٌ لها في أعمال الدِّمشقيّ.

ويُفترَضُ بالصَّابِئَة أن يكونوا، عِرقيًّا، ساميِّين مُتَحَدِّرين من حُكَّام مملكة سَبَأ القديمة،

جنوبيَّ الجزيرة العربيَّة. وقد حَلَّ الحميريُّون مَحلَّهم في ما بَعد. وقد عرفوا هجرةً نحو الشُّمالُ الشُّرقيّ، فسكنوا وادي الفرات، من الدِّلتا حتَّى حوران في سوريا الْحاليَّة.

ويُشيرُ التأريخُ الآثوريُّ، كما التَّقاليدُ البابليَّة، إلى الصَّابِئَة بإسم الكلدانيِّين الَّذين عُرفوا به في ما بعد. وقد انتشروا، أوَّلَ ما انتشروا، شماليُّ بلاد ما بين النَّهرَين، وتَمَحوروا حولَ حرَّان، وكانتِ السُّريانيَّةُ لغةَ طُقوسهم الدِّينيَّة.

فكّر الخليفةُ المأمون في اضطهادهم، إِلاَّ أَنَّ بَراعتُهم العِلميَّةَ شفعَت بهم، إذ كان بينهم المُتَرجمون والرِّياضيُّون والنَّباتيُّون والوزراء. ولمَّا اختلفَ أحدُ عُلمائهم، ثابت بن قرَّة، مع رفاق له في الدِّين، حوالي العام ٨٧٢، حُرمَ في حَرَّان، فقصدَ بغدادَ حيث أنشأ فرعًا جديدًا من الصَّابئة. وعاش صابئَةُ بغدادَ في سلام لبعض الوقت، بَيْدَ أنَّ التخليفةَ القاهر بدأ بُّاضطهادهم وأجبرَ سنان، ابن ثابت، على الدُّخول في الإسلام.

وتمكَّن أبو اسحق بن هلال الصَّابيّ، وكان وزيرًا لدى الخليفتين، المُطيع والطَّائع، من استِصدار منشور يقضى بالتساهُل مع صابئة حَرَّان والرّقّة وديار مُضَر، وكَذا بحماية صابئة بغداد.

وكان ثمَّةً، بَعدُ، في بغدادَ، مَطلعَ القرن الحادى عشَر، طائفةُ هامَّةُ من الصَّابئَة. إلاَّ أنَّ هيكلَهم الوحيدَ في حَرَّان، هيكلَ القمر، سقطَ بيَد الفاطميِّين. ويبدو أنَّ آثارَ صابئَة حَرَّان فُقدَت أواسطَ القرن المَذكور، فيما استمرَّ وُجودُ هؤلاءِ في بغدادَ حتَّى نهايته.

ومن رجالات الصَّابِئَة وعُلمائهم، بالإضافة إلى ثابت بن قرَّة، الرِّياضيِّ اللاَّمع، والفلكيِّ المُمَيَّز، والفيلسوفِ والمُتَرجم، يَذكرُ الدِّمشقيّ: سنان بن ثابت، الطّبيب وعالم الأرصاد؛ وثابت بن سنان وهلال بن المحسّن، المُؤرِّخان؛ وأبو اسحق بن هلال، الوزير؛ والبتاني، الفلكيّ الشُّهير؛ وأبو جعفر الخازن، الرِّياضيّ؛ وابن الوحشي، صاحب «الزِّراعة النّباتيَّة»، وإن ادُّعي الإسلام. ويُرَجُّحُ أنَّ جابرًا، الكيميائيَّ المَعروف، كان على دين الصَّابِئَة.

ملفات

تَمكَّنَ الصَّابِئَةُ، إلى اليوم، من المحافظة على وجودٍ لهم، جنوبيَّ العراق، وإنْ بأعدادٍ مَحدودة. وهم ينسَجمون في المُجتمع العراقيّ، ودونَما إشكالاتٍ تُذكَر، ولَطالَما انخرَطوا في صفوف الحزب الشُّيوعيِّ العراقيّ. وهم يُعَدُّون ببضع عشرات الآلاف في العراق، ولهم وُجودٌ رمزيٌّ في إيران؛ ويتكلَّمون بلَهجةٍ آراميَّةٍ قديمة؛ والآراميَّةُ كم هو مَعروف، هي اللَّغةُ التَّى تكلَّم بها السَّيِّدُ المسيح.

#### سادسًا: ومنهم، أيضًا، الإِزدِيُّون (الْيَزيديُّون)

الإِزدِيُّون، أو اليَزيديُّون- عَبَدَةُ الشَّيطان بِحَسَب بعض عُلماء المُسلمين الأقدَمين- مَجموعةُ دينيَّةٌ مُمَيَّزَةٌ في الشَّرق؛ يَعودون، في تَسميتهم، على الأرجَح، إلى إِزدا، وهو من الهة بابل القدماء (الألف الثَّاني قبلَ الميلاد)، ويُعدُّون، على نحو أو على آخَر، مِن بَقايا دينِ بابليِّ وثنيٍّ قديم دخلتُه تأثيراتُ يهوديَّةٌ زردَشتيَّةٌ مسيحيَّةٌ غنوصيَّةٌ مانويَّةٌ إسلاميَّة.

وثمَّةَ مَن يَسَبُ الإِزدِيِّين إلى المُتَصَوِّف عُدي (ادي) بن مسافر بن يَزيد بن معاوية الَّذي قصدَ الموصِلَ في القرن الثَّاني عشَر. وإذ طردَه واليها لَمَّا شَكَّ في بَعض تعاليمه، انتقلَ إلى باعذرا (بيت العذارى) بِحَكياري (شيخان الحاليَّة)، وهناك سكنَ في دير قديم مَهجور للكنيسة النسطوريَّة (دير مار يوحنَّا، وقد قُبرَ فيه لاحقًا)، والتَفَّ حولَه السُّكَّانُ، فقادَهم بحَسَب تعاليمه المتأثِّرة بالإسلام والمسيحيَّة.



وكانَ الشَّيخُ آدي وُلِدَ في بيت فار، بالقرب من بعلبكَ اللَّبنانيَّة، ودرسَ في بغداد، واتَّصلَ بأشهر الصُّوفيِّين، ولاسيَّما بعبد القادر الغيلاني الَّذي نالَ إعجابَه قبلَ أن ينعزلَ في جبال حَكياري. ولمَّا تَجمَّعَ حولَه بعضُ التَّلاميذ، أسَّسَ جمعيَّةً عُرفت باسمه: الأُدَّاويَّة؛ وكانَ يعلِّمُ الدِّينَ الحَنيف، والمُؤلَّفاتُ التي تركها تشهدُ على ذلك. إلاَّ أنَّه، بعد وفاته، حوالى العام ١١٨٠، وقعَ أتباعُه مِن الَّذينِ لم يَتَمَرَّسوا بالإسلام بَعدُ، في الهَرطَقَة، حتَّى إنَّ بعضَ المسلمين، في أواسط القرن الثَّالثَ عشر، عَدَّهم من الوثنيِّين الخَطِرين.

ولَتَن بَدا الإِزدِيُّون، اليومَ، شِبهَ مُتَأْكردين، فإنَّ دينَهم، وتنظيمَهم الاجتماعيّ، يُفَرِّقانهم عن الأكراد. وهم عرفوا، في تاريخيهم، القديم والحديث، سلسلةً من الاضطهادات والمَجازر كانَ من شأنها أنْ أضعفتهم عدديًّا، وشتتتهم في أكثرَ من دولة شرق أوسطيَّة.

يُقَرِّبُ البَعضُ الإِزدِيَّةَ من دين الصَّابِئَة لأنَّ عَقيدتَها تَضمُّ خَليطًا من المبادئ الدِّينيَّةِ المُتَبعثرَةِ الجُدور، العَديدَتِها، فلم تُحافظُ، بالتَّالي، إلاَّ على اليَسير من تَعاليم الإسلام؛ ولِذا، أَجازَ المُسلمون، سنَّةُ وشيعةً، اضطهادَها في ما مَضى، تحت ستار إقامة حفلات تَهَتَّكِ وخلاعةٍ يَجرى فيها تَدنيسُ المُقَدَّسات الإسلاميَّة. ولا شكَّ في أنَّ الرَّقصات الانخِطافيَّة التَّي

يَقومُ بها الإِزدِيُّون خلالَ اجتماعاتِهم اللَّيليَّة قد أسهمَت في تأكيد هذه الشَّائعة الَّتي هي، من شِبه الأكيد، مُضَخَّمة.

ووُصِفَ الْإِزدِيُّون، من جهة أخرى، بأنَّهم من «عَبَدَة الشَّيطان»؛ وهذا ما حَدا المُسلمين إلى شَجب عَقيدتهم النَّي لَطالَما جهلَ الْإِزدِيُّون أنفسُهم ماهيَّتَها، لكَون مَعرفتها تقتصرُ على بعض المُلمِّين بها من بينهم. مع الإشارة إلى أنَّ العقيدة الإِزدِيَّة ما زالَت تُنقَلُ شَفُويًّا ضمنَ أسرةٍ واحدةً من الشُّيوخ لها الحقُّ في إتقان الكتابة والقراءة.

وللإزدِيِّين كتابان مقدَّسان: كتاب الوحي، والكتاب الأسود. ونَجدُ فيهما أنَّهم يُؤمِنون بإلهِ واحد، يُعاونُه سبعةُ ملائكة. والملائكةُ السَّبعةُ كائناتٌ شِبهُ إلهيَّة: فهنالك طاووس الملائكة، وهو الأرفعُ رتبة، يليه سلطان أزى، وشَى (شيخ) شمس، وشكى آدي، وشكى حسن، وشكي فخر الدِّين، وشَى مَنْد. ويَعتقدُ الإِزديُّون بأنَّ كلاًّ من الملائكة، باستِثناء طاووس الملائكة، عاشَ على الأرض عندما أسَّسَ الشّيخ آدى المَجموعة، وقد شُبِّهَ أحيانًا بملاك، وأحيانًا أخرى بنبيّ. وأمَّا الملاكُ آزى فما هو إلا الخليفة يَزيد بن معاوية، فيما، مَن بقى من الملائكة، يُمَثّلون خلفاء الشّيخ آدى من ذرِّيَّة أخيه، وقد رُفعوا إلى مستوى الكَانَنات شِبه الإلهيَّة. والمسيحُ نفسُه، في نَظر الإِزدِيِّين، ملاك تجسَّد، ولكنَّ موتَه على الصَّليب ليس صحيحًا، وهم ينتظرون

وأمًّا نظريَّةُ الإزدِيِّين حولَ الكَون فتُظهرُ العالَمَ على أَنَّه نشأَ نتيجةَ دورات مُتعاقبة من الخَلق المُستمرّ، وتؤكِّدُ أَنَّنا، اليومَ، أُصبَحنا في دورة الخَلق السَّبعين. والإزدِيُّون، كالصَّابِئَة، يَمقتون اللَّونَ الأَزرق، ولا يَلبسونه؛ ويَتَطلَّعون، عندَ الصَّلاة، إلى النَّجم القطبيِّ والشَّمس. وأمًّا احترامُهم النَّارَ الَّتي يَجبُ أَلاَّ تُدنَّس، فهي ذاتُ تأثير زَرَدَشتيّ.

ويتجلَّى الإسلامُ عندهم بالصِّيام والتَّضحية والحجِّ والكتابة على القبور. ويُسمحُ بالختان لديهم، لكنَّه غيرُ إجباريّ،

فيما المَعموديَّةُ، هي، إلزاميَّة. وأمَّا التَّقاليدُ المأخوذةُ عن المسيحيَّة، فبالإضافة إلى المَعموديَّة، كسرُ الخبز ورتبةُ شرب النَّبيذ اللَّذَانيُمُثَّلاننوعًامنالأفخارستيًّا (الدَّبيحة الإلهيَّة)، وزيارةُ الكنائس عند الزَّواج، إلخ... وثمَّةَ بعضُ الظَّواهر الصُّوفيَّة لديهم كالرَّقص الانخِطافيِّ وإجلال المُتَصَوِّفين، ويعضُ الظَّواهر الشَّامانيَّة كالمُواراة في

التراب وتفسير الأحلام والرَّقص.

وتَحقُّ للنِّساء الإِزدِيَّات إِقامةُ الشَّعائر الدِّينيَّة، تمامًا كما يَحقُّ للنِّساء الدُّرزيَّات الاطِّلاعُ علي أسرار المَجموعة، وذلك نادرُ في الشَّرق الذي لا يَستسيغُ دخولَ المرأة في هذا المِضمار. وأمَّا الممنوعاتُ في مأكل الإِزدِيِّن فتقتصرُ على الخسِّولِعم الخنزير.

هذا، ولا يدخلُ الإِزديُّ الحمَّامَ، ويُفَضِّلُ قضاءَ حاجته في الفلاء لأنَّ الخُروجَ نَجَسُ؛ كما أنَّه لا يكذبُ على الإطلاق، ويعشقُ الملابسَ المُلَوَّنة. ويُحَرِّمُ الإِزديُّون أكلَ الخَسِّ لأنَّ الخَسَّ أبي إخفاءَ مَعبودهم حينما هَربَ من أعدائه، ويُكثرون من أكل البَصَل الأخضَر الَّذي اختَفى فيه مَعبودُهم. وهم لا يكعنون، ويتحايلون على الكلمات لعدم لفظ حرف الشِّين فيها، فيتقولون مثلاً «المَي الكبيرة» بدلَ الشَّطَ، وذلك لأنَّ حرفَ الشِّين بدايةُ كلمة الشَّيطان!

وأمَّا أشهر أعيادهم فالنوروز، عيد أكيتو في الأصل، رأسُ السَّنة البابليَّة، ويَحتفلون به لعشرة أيَّام، شُربًا ورَقصًا.

يُوجَد، في قمَّة الهَرَم المرتبَيِّ الْإِزدِيِّ شخصان يُؤلِّفان، مع أُسرتَيهما، الطَّبقة الاجتماعيَّة العُليا: الأَوَّلُ هو أميرُ الإِزدِيِّن النَّذي يُمارسُ السُّلطةَ الزَّمنيَّةَ عليهم، وله امتيازُ تَمثيلهم في الخارج، ويجبُ أن يتَحدَّر من سلالة الخليفة يَزيد بن معاوية؛ والتَّاني هو الشَّيخُ الأعلى، ويجبُ أن يتَحدَّر من سلالة الشيخ حسن، شقيق الشيخ آدي، وهو يتمتَّعُ بالسُّلطة المُطلقة في جميع المسائل الرُّوحيَّة، وله حَقُّ حرم أيِّ إِزديّ.

وأمَّا الطَّبقةُ الاجتماعيَّةُ الثَّانيةُ فتَجمعُ أُسَرَ الشُّيوخِ الآخرينِ المُتَحدِّرةَ من الملائكة

السَّابقة الذِّكر، والَّتي تجسَّدت لتَعيشَ بين البَشَرِ وتَدلُّهم إلى طريقِ الخلاص. ويُذكرُ أنَّ جميع الأُسُر المَعنيَّة هي، أساسًا، من شيخان، وقد توزَّعت لاحقًا على التَّجمُّعات الإِزدِيَّة المختلِفة.

ويُساعدُ المُلَقَّبونِ بـ«البير» الشُّيوخَ في وظيفتهم، وهم يحصُلون على مراكزهم بالوراثة أيضًا، ويتمتعون ببعض النُّفوذ على المُريدين الَّذين يدفعون لهم جزيةً سنويَّة.

وثمَّة، كذلك، طبقة (الفقيران»، والكلمة كرديَّة مُشتَقَّة من كلمة فقر العربيَّة، ومَوضوعة في صيغة المثنَّى؛ وكانت كلمة فقير تدلُّ في الماضي إلى بعض أتباع الجمعيَّات الإسلاميَّة. ويؤلِّفُ الفقيران عند الإزدِيِّينِ طبقةً اجتماعيَّةً غريبةً، فهم، بعدما كانوا أعضاء في الأدَّاويَّة، تطوَّعوا للعمل لدى الأُسَر والعشائر، فكوَّنوا طبقةً اجتماعيَّةً جديدةً مُحترمةً، تُخشى، ويُخضَع لها. وتُمَثِّلُ (الفادرابي) العنصرَ النسائيَّ المُرادِفَ للفقيران.

وأخيرًا، هناك طبقة «القوَّال» الَّتي تتألَّفُ من جَماعات تقطنُ شيخان، ولا توجَدُ في أيِّ منطقة غيرها، ويقتصرُ دورُ أفرادها على نَقل «السّندجاك» من منطقة إلى أخرى؛ والسّندجاك عبارةُ عن تماثيلَ صغيرةٍ من المعدن، تُمثِّلُ طاووسَ الملائكة، وتُذكِّرُ الْإِزْدِيِّين بواجباتهم الدِّينيَّة.

هذا، ولا تَزاوجَ بين الطَّبقات ولا انتقالَ من واحدة إلى أخرى إلاَّ بشروطٍ قاسية ١

ــ يا صديقي، قالَ الطِّفلُ اليونانيُّ، قالَ الطِّفل الأزرقُ العَينَين، أُريدُ بارودًا ورصاصًا.

عرفت الإزديَّةُ انتِشارًا ما لبثَ أنِ اصطدمَ بالاضطِهادات الَّتي جاءَتها من كلِّ حَدَب وصَوْب: المَغول (بين عامَي ١٢٤١ و١٢٥٥)، والمُسلَمون (في عامَي ١٢٤٤ و١٢٤٥)، وتعَرَّضَ أتباعُها للمَذابح، ولقيَ شيوخُها نهايات مأساويَّةً. ثمَّ عرفَت، في القرن الرَّابعَ عشرَ، انتشارًا واسعًا، فانضمَّ إليها كثيرون، حتَّى حلَّ العامُ ١٤١٤، ودُمِّرَ معبدُ الشَّيخ آدي في شيخان على يَد أمراء الجزيرة المُسلمين كابن عمر، وأمراء جرش ويوكال. وكانت، تكيلُ نها الضَّربةَ تلق الأخرى.

هذا، وتنافسَ الإزديُّون في ما بينهم؛ وفي زمن العُثمانيِّين، تقلّبت أوضاعُهم بحَسَب مُهادنة الأتراك لهم، أو استمالتهم إيَّاهم، أو التَّضييق عليهم. وهكذا، تحوَّلَ أبناءُ قبيلتَي المحمودي ودونبالي إلى الإسلام في نهايات القرن السَّادسَ عشَر، وانحصرَ وجودُ الإِزدِيِّين في منطقتَي شيخان وسنجار، ولم تعدُ ممكِنَةً لهم مواجهةُ أعدائهم الَّذين غَدوا يُغيرون عليهم كلَّ عام، فيَرتكبون المَجازرَ في حقِّهم، وينهبون أرزاقهم، ويسبون نساءَهم.

وزادَ اضطِهادُ الإِزدِيِّين في القرن التَّاسعَ عشر، ولاسيَّما على يَد القائد العثمانيِّ عمر وهبه باشا، في العام ١٨٩٢، الَّذي جاءَ لاستِيفاء الضَّرائب، وهدَّد الإِزدِيِّين بالإِبادة إلَّم

يُنكروا دينهم ويَعتنقوا الإسلامَ. وإذ لقيَ منهم الرَّفضَ، هاجمَهم بمساندة الشَّمَّار وبعض القبائل الكرديَّة، واجتاحَ شيخان وسنجار. وأثارَتِ الفَظاعاتُ الَّتِي ارتكبَها عمر وهبه باشا في حقِّ الإِزديِّين على الأخير نقمةَ السَّلطنة العثمانيَّة ودول الغرب في آنِ واحد.



وظلَّتِ الذِّكرى ماثِلَةً في أذهان الإِزدِيِّين. ولمَّا بدأ العثمانيُّون باضطِهاد المسيحيِّين، في العام ١٩١٥، سارع سكَّانُ سنجار إلى استقبال الأرمَن والآثوريِّين الهاربين، ورفضوا تسليمَهم السُّلطاتِ التَّركيَّة، على الرَّغم من تَرغيبها لهم حينًا، وتَرهيبها أحيانًا، وابتنَوا لهؤلاءِ الكنائس!

وإبَّان الحرب الكونيَّة، وفي إثْر قُدوم الإنكليز إلى العراق، سارعَ إسماعيل بَي، ابن عَمِّ أمير شيخان، إلى بغداد، ووضعَ نفسَه في تَصرُّف الحلفاء. وحافظ الإِزدِيُّون، عند انتهاء الحرب، على عَهدهم، أسوةً ببَقيَّة الأقليِّات، وانضمُّوا إلى قوَّات الانتِداب الإنكليزيَّة في العراق (الدليقيز») والفرنسيَّة في سوريا.

وعندما نالَ العراقُ استقلالَه، لم يُبدِ الوطنيُّون رضاهم على خُصوصيَّة الإِزدِيِّين، فضَيَّقوا عليهم، وأجبروهم على الإِذعان لقانون التَّجنيد الإجباريِّ الَّذي صُدُّقَ عليه أواخرَ العام ١٩٣٤ (صدرَ فرمانٌ في العام ١٨٤٩، أيَّامَ العثمانيِّين، أعفى الإِزدِيِّين من الخدمة العسكريَّة). لكنَّهم أظهروا، في ما بَعدُ، رغبةً في المشاركة بفرقة خاصَّة بهم، تعبيرًا عن إرادتهم في الاستقلال. وعارضَ الحكمُ العراقيُّ الفكرةَ لأنَّه أرادَ أن يجعلَ من الجيش بوتقةً لصَهر جميع أبناء البلاد في سبيل بناء الدَّولة. وأُقيلَ، نتيجةً لذلك، قائممَقامُ بلاد سنجار الَّذي كان دومًا مسيحيًا، حتَّى تحت الحكم العثمانيّ، واستبدلَ باخرَ، مُسلم، في محاولةٍ لفرض سياسةٍ أشدَّ حزمًا.

وعَدَّ الْإِزدِيُّون الأمرَ تحدِّيًا لهم، فتمَرَّدوا في تشرين الأوَّل ١٩٣٥، ولكن، سرعان ما قضى الجيشُ العراقيُّ على تمرُّدهم، فهربَ كثيرون إلى سوريا، واقتيدَ البعضُ إلى مَشانق الجنرال بكر صدقي الَّذي كانَ يُديرُ العمليَّات، وهو كرديُّ، وصاحبُ أوَّل انقلاب عسكريٌّ في العالَم العربيّ (٢٩ تشرين الأوَّل ١٩٣٦)؛ ولَقيَ اثنان من المسيحيِّين البارزين في الموصِل المصيرَ عَينَه بعدما اشتبهَ صدقي بأنَّهما مُتواطِئان مع الميهيرخان، القائدِ الإِزديّ.

وتجدَّد الصِّراع عنيفًا، بعدما حاولت الحكومة العراقيَّة تسليم قسم كبير من بلاد سنجار إلى زعيم عربيِّ بدوي وشيخ قبيلة شمَّار، فثار آغوات الإِزدِيِّين الَّذين كانوا ما زالوا مُوالين لحكومة بغداد. وظهرَت دعوة إِزدِيَّة جديدة تقول إنَّ المَهديَّ سيَخرج من البحار في الغرب على رأس جيش جَرَّار، وسيَنقضُ على الأتراك والعراقيِّين، ويهزمهم، ويبسطُ سلطة الإِزدِيِّين على العالَم أجمَع! وكانَ أن غضَّت بغدادُ الطَّرفَ عن قيام فرقة إِزدِيَّة في جيشها، لكنَّ الإِزدِيِّين، هم، ما لبثوا أن أذعنوا للواقع وتَخلُوا، شيئًا فشيئًا،

عن استقلاليَّتهم، وقَدَّموا شبابَهم للخدمة العسكريَّة في الإطار الوطنيِّ.

تَمَحوَرَت أَهمُّ تَجمُّعات الإِزدِيِّين في العراق، حتَّى أشهر قايلة، في شيخان، مركزهم الدِّينيّ (شماليَّ غربيَّ الموصل)، وفي سنجار (غربيَّ المدينة عينِها)، وقدُّرَ عددُهم (والأرقامُ الآتِيَةُ أكثرُ من تقريبيَّة) بمئة ألف نسمة. بَيْدَ أَنَّ العامَ ٢٠١٤ أطلَّ على الإِزدِيِّين بمَجازرَ جديدة، دفعَت كثيرين، بالقوَّة، إلى هجرة أرضِهم، وقلَّة، بالقوَّة أيضًا، إلى ترك دينها، وهذه المرَّة على أيدي مُرتكبي الفواحِش. وما زالت دموعُ نائبة الإِزدِيِّين الوحيدة في البرلمان العراقيّ، فيَّان الدَّخيل، حاضِرةً في البرلمان ضمائرنا لِتُذكَّرنا بمَصائب هذا الشَّعب؛

وأمًّا الإِزدِيُّون، خارجَ العراق، فيُوجَدون في سوريا منذ القرن الثَّالث عشر، وقد حافظوا على مكانتهم فيها حتَّى القرن السَّادسَ عشر. زادَت أعدادُهم بعد نُزوح إِزديِّي تركيا إلى سوريا في القرن التَّاسعَ عشر، لكنَّ أغواتِهم قبلوا بهَيمَنة القبائل الكرديَّة الشُّنيَّة القريبة منهم. ولَبَن لم يعان إِزديُّو سوريا ما عاناه إخوانُهم في تركيا والعراق من اضطهادات ومَجازر، والاقتصاديّ، وانصَهروا في المَجموعات وللسُّوريَّة الكبرى، وكادوا يُضيعون هُويتَهم، ولم يبق منهم سوى نحو ٢٥ ألف نسمة. كما أنَّهم يُعانون حاليًّا من نتائج الحرب للدَّائرة في البلاد.

وأمَّا في تركيا، فلم يبقَ سوى عددٍ قليلٍ من الإزديِّين (بضعة آلاف)، ينتشرون في محيط ديار بكر وسرت وفان وبهتان، وفي منطقة بيراجيك. وكذا في إيران حيث ثمَّة بعضُ الإِزدِيِّين، ولاسيَّما بالقرب من تبريز.

هذا، ويَبقى التَّجمُّعُ العدديُّ الأَكبرُ للإِزدِيِّين في جُرجيا وأرمينيا، حيثُ يَعملون في رَعي الماشية، ولهم حَيُّ في العاصمة الجُرجيَّة، تِبليسِّي، كما يُقيمُ بعضُهم في العاصمة الأرمنيَّة، يرفان. وكانَت أعدادُهم في البلدين في يرفان. وكانَت أعدادُهم في البلدين في

حدود المئتَّى ألف نسمة، قبلَ هجرة قسم هامِّ منهم، لأسباب اقتصاديَّة، إلى أورُبيًّا، ولاسيَّما إلى ألمانيا. وما زالَ الإِزدِيُّ، أينما ماتَ، يُفَضِّلُ أَنْ يُدفَنَ، إمَّا في سنجار، وإمَّا... في أرمينيا.



#### سابعًا: ومنهم، أيضًا وأيضًا، الشَّبك

يُدرَجُ الشَّبَكُ من ضمن الفِرَق المُغالية؛ والمُغالون مَجموعاتٌ مذهبيَّةٌ مختلِفةٌ ترتكزُ على الغُلُوِّ في عليِّ بن أبي طالب، ومن ثَمَّ، في أعقابه، ومنها، إلى الشَّبَك: البكتاشيَّة، والقزلباشيَّة العلويَّة، والشَّيخيَّة، والكشفيَّة، والكاكائيَّة، والإبراهيميَّة، والعلي-إلهيَّة، وسوى هذه من الفِرَق.

والشَّبَكُ جَماعةٌ تَقطنُ (أو قُل كانَت تقطنُ حتَّى أشهرِ خَلَت) منطقة الموصل بعامَّةٍ، وتَعُدُّ بضعة اللف، وهي تَختلطُ، في أماكن وجودها، بمَجموعات أخرى، من عرب وتُركمان وأكراد وعشائر الباجوان السُّنيَّة. وأمَّا لِسانهم فمزيجٌ من الكرديَّة والعربيَّة والفارسيَّة والتُركيَّة، والأخيرةُ الغالِبَةُ. ولا يُعرَفُ لهم أصلُ أكيد: قيلَ إنَّهم قرموا من جنوبيِّ إيران، فيما لِسانهم يُرجِّحُ أصلهم التُّركيَّ.

والشَّبكُ من الفِرَق المُنصَوِّفَة المُغالِية، ويَميلُ بعضُ أفرادها إلى الحُلوليَّة والتَّناسُخ، فيما يَميلُ بعضٌ اَخَرُ إلى الأَخذ بمبداٍ وَحدة الوجود. والمُعروفُ أَنَّه، لَئِن ظلَّ بعضُ فِرَق المُتَصَوِّفَة نقيًّا، كالرّفاعيَّة والقّادريَّة والشَّاذليَّة والنَّقشبَنديَّة، فإنَّ بعضًا اَخرَ منها غالى إلى أقصى حدود التَّطرُّف. وأمَّا الشَّبك، فعلى الرَّغم من مُغالاتهم في حُبِّ عليٍّ، ونَعتِهم إيَّاه بأوصافٍ لا يُقِرُّها الإسلام، فإنَّهم يُؤمنون بواجب الوجود كما لدى المُسلِمين، فيما محمَّدُ نَبيُّهم المُبَجَّل.

ولِرجال الدِّينِ، عندَ الشَّبَك، مَراتِبُ، وهي ١٢، وترمزُ، على الأرجَح، إلى الأيمَّة الـ ١٢، وربَّما إلى النَّجوم الـ١٢، والأبراج الـ١٢.

ويُصلِّي الشَّبَكُ مرَّةً واحدةً في الأسبوع، فيَجتمعون ليلةَ الجمعة في دار البير (رجل الدِّين)، ويُكوِّنون حلقةً وهم قُعود، فتتلى استِظهاراتٌ من الكلنبك (قصائد في أهل البيت، بالتُّركمانيَّة)، ومَحفوظاتٌ؛ ثمَّ يسجدُ الجميع، ويقرأُ البير فيهم قراءات. ولا يُمكنُ الطِّفلَ حضورُ الصَّلاة قبلَ سنِّ السَّابعة.

ولا يَصومُ الشَّبَكُ صومَ المُسلمين في رمضان، بل الأيَّامَ التِّسعةَ الأولى من شهر مُحَرَّم. ولا زكاةَ إسلاميَّةُ لديهم، بل يُؤدُّون خِمسَ مَدخولهم إلى أناسٍ من صلب النَّبيّ. كما إنَّهم

لا يحجُّون إلى مكَّةَ والمدينة، إلاَّ أنَّ البعضَ منهم يَزورُ كربلاء والنَّجف. ويُعتَقَدُ أنَّ الحجَّ إلى كربلاء يجبُ أن يحصُلَ سبعَ مرَّات.

ويُحتَفَلَ برأس السَّنة لدى الشَّبك في الأيَّام المِشرين، ابتداءً من اللَّيلة الأولى من كانون الأوَّل. ويَعترفُ الشَّبكيُّ للبير بخطاياه وذنوبه، فيُنشدُ البيرُ الكلنبكَ الخاصَّ بالاعتراف، ويحلُّ المُذنبَ من آثامه. وثمَّةَ ليلةٌ يَغفرُ فيها المُتباغضون بعضَهم للبعض الآخَر، وهي ليلةُ التَّعاذر، وأصلُها بكتاشيُّ وقزلباشيٌ، وإن كانت تتمُّ، عندَ الشَّبك، بطقسٍ خاصّ.

وإلى جانب الكلنبك، ثمَّةَ كتابُ المَناقب، وهو مُقَدَّسُ لدى الشَّبك، نُشْر بالتُّركيَّة الأَذريَّة، لغته الأصليَّة، وتُوجَدُ ترجمة مختَصَرَةٌ له بالعربيَّة، يُسَمُّونه (بويوروق) أي (ما يتفضَّل به)، أو، اختصارًا، (برخ)، وهو حوارٌ بين الشَّيخ صدر الدِّين والشَّيخ صفي الدِّين في آداب الطَّريقة.

وعندَ ولادة طفل شَبكيّ، يُقدِّمُه والداه، بعدَ سبعة أيَّام، إلى البير، ويُحضران معهما خبزًا وخمرًا وكبشًا. يقرأُ البيرُ كلنبكًا خاصًّا، وينحرُ القصَّابُ الكبش، ويوزَّعُ لحمُه على الضُّيوف، وينتهي الاحتفالُ بالـ... دبكة، ويُسمُّونها جوبي.

وأمًّا الطَّلاقُ فصَعبُ لدى الشَّبك، إذ على المُطلِّق أن يَبيعَ كاملَ أملاكه ويقسِّمَها إلى الثني عشر قسمًا، يأخذُ منها قسمًا واحدًا، ويُقدِّمُ الباقي إلى البير؛ وتلي ذلك طُقوسٌ تَدخلُ من ضمنها أربعون زجاجةً من... العَرَق. ونسألُ: أيكونُ أصلُ هؤلاءِ الشَّبك من عندنا، أقلَّه لجهة رقص الدَّبكة وشرب العَرَق؟ أم العكسُ هو الصحيح؟١



وأمَّا عاداتُ الشَّبك عندَ المَوت فشَبيهةُ بتلك التَّي عند المُسلمين، من غَسل وتكفين ودفنٍ. لكن البيرَ يَقرأُ على المَيْت كلنبكًا خاصًّا، ويُوزَّعُ أهلُه، في إثر الدَّفن، الطَّعامَ على الفقراء.

ولجهة الشَّكل، فإنَّ الشَّبكَ منِ الشُّقر بعامَّة، وإنْ مالَت شُقرتُهم إلى السَّمار بفعل الشَّمس. وهم قَوِيُّو الأبدان، طوالُ القامة، قلَّما يَحلقون لُحُاهم أو يَحْفُون شواربَهم، فيُرى الشَّعرُ وقد سَترَ أفواهَهم. ويُقالُ إنَّهم، حين يأكلون، يَرفعون شَعرَ وجوههم بيُسراهم، ويَتناولون الطَّعامَ بيُمناهم.

ويُؤخَذُ على الشَّبَك احتِفالُهم بـ اليلة الكشفة»، وهي قريبةٌ من «البقبَيْشَة» الإسماعيليَّة، وفيها تُستباحُ المُحَرَّماتُ (على ما يُقال)، وتُشربُ الخُمور، ويكونُ كلُّ شخصِ برفقة امرأته، فتُطفَأُ الأنوار، وتسقطُ المَحظورات. ونرجِّحُ أنَّ هذه اللَّيلة لا وجودَ لها عند الشَّبِك، بل إنَّ الأمرَ اختلطَ على البعض، واللَّيلةُ المَعنيَّةُ ما هي إلاَّ ليلةُ التَّعاذُر.

وشُربُ الخَمر، عند الشَّبك، مُباحُ. وهم يقولون إنَّ الله لم يُحَرِّمُه، وإنَّ له فوائدَ طبيَّةً. وأمَّا أسماؤهم فمن أسماء أهل البيت وتخلو من بعض الأسماء من مثل أبي بكر وعمر وعائشة وحفصة وآخرين عادوا عليًّا. وهم يهز أون من عمر بتسميته عمروك، ومن عائشة بتسميتها عشعشة.

#### ثامنًا: بمَثابة العِبرة

وبَعدُ، وبالعَودة إلى ما يَجري مِن حولِنا هذه الأيَّام من ماس، نُوقِنُ أَنَّا الخاسرون: فقتلى البشر قتلانا، ودمارُ الحَجر دمارُنا، وسقوطُ الأنفُس سقوطُنا، ومالُ الحروب مالُنا، ومشكلةُ إعادة إعمار البَشَر والحَجَر والأنفُس والاقتصاد مُشكلتُنا. وأمَّا الغربيُّون، فدائمًا وأبدًا، رابِحون: نَمُدُّهم بالمال فيبيعوننا أسلحةَ القتل والدَّمار، ويُنقذون اقتصاديًّاتِهم، إلى تأمين مصالحهم في شتَّى المَجالات. وأمَّا عن النَّفط فلا نَتَحَدَّثَنَّ قَطُّا!

ثمَّ، يا ما أُحَيُلَى الغريزةَ لدى الحيوان إذا ما قُورِنَت بعُنف مَن يَهوى قلبَ الحروف من بَني الإنسان، فيقلبُ الفِكرَ كُفرًا. ويَحضرُني، هنا، مَشهَدانَ وَرَدا في إحدى نشرات الأخبار التلفازيَّة: في المَشهَد الأوَّل، تَكفيريُّ يَجلدُ في ساحة عامَّة، وأمام الجمهور، رجلاً لعنَ الكهرباء، ورَبَّها، في المَشهَد الأوَّل، تَكفيريُّ يَجلدُ في ساحة عامَّة، وأمام الجمهور، رجلاً لعنَ الكهرباء، ورَبَّها، لغياب الأخيرة المُتكرِّر، وكم نَلعنها، الكهرباء، كلُّ يوم اوقد مُنحَ صاحبُنا المُحظوظُ الجَلدَ عوضًا عن القتل «تسامُحًا» من ذوي الشَّأن «ولمرَّة واحدة فقط»؛ وفي المَشهَد الثَّاني، بعدَ دقائق، كَلبُ صغيرٌ أمامَ سمكاتِ ابتَعَدنَ عن الماء عندَ شُطِّ، أو ابتعدتِ الماءُ عنهنَّ، وهو، أي الكَلب، يُحاولُ بلسانه أنْ يُسعنهُ فَنُ أَنْ يُنقُلُ الماء إلى المُهَدَّدات بالمَوت، وإنَّها عَبَثًا ا

تُرى مَن الإنسانيُّ أكثَر، البَشَريُّ وقد كَفَّرَ فتَحَيْوَن، أم الكلبُ وقد أعملَ غريزتَه فتأنسَن؟

وفي مَشهَد تِلفازيِّ آخَرَ، بعدَ أَيَّام، (انِيَةٌ مُفتَرَضَةٌ تُساقُ للرَّجْم، وتُرجَمُ على يَد مَنِ شَرَّعوا السَّبيَ والمَبيعَ في سوقُ النِّخاسَة، فيما ألفيَّتان مَضَتا على «مَنْ كَانَ مِنْكُمْ بِلاَ خَطِيئَةٍ فَلْيَرْمِهَا أَوَّلاً بِحَجَر،؛ ويا لَمأساتِك يا ابنَ البَشَر ( وأَسألُ: أيأتي زمنٌ ينسى فيه بعضُ المُسلِمين الاَيتَين الكريمتَين ( وَإِذَا الْمَؤؤُودَةُ سُئِلَتْ بأَيِّ ذَنبِ قُتِلَتَ)؛ ونسألُ: أيأتي زمنٌ ينسى فيه بعضُ المُسلِمين الاَيتَين الكريمتَين ( وَإِذَا الْمَؤؤُودَةُ سُئِلَتْ بأَيِّ ذَنبِ قُتِلَتَ)؛ ونسألُ: أيأتي زمنٌ ينسى فيه بعضُ المُسلِمين الاَيتَين الكريمتَين ( وَإِذَا الْمَؤؤُودَةُ



سُئِلَتُ بِأَيِّ ذَنبِ قُتِلَتُ)؟ وإلام استرجاعُ الجاهليَّة بإفراط في الجُهل، وإبدالُ فروسيَّة أبناء خيام الأمس بحقارة ساكني ناطحات اليوم؟ وأَنقبَلُ، بعد فَجر الإسلام، وصدره، أنْ يأتي زمنُ نَحر الإسلام؟ ألا فَلْنُعْتِق الأديانَ، وَلْنُنْصِفِ الإنسانَ، فقد أهناها الأديانَ، حتَّى لَهرَبَ اللهُ مناً، وهرَّ أناهُ الإنسانَ، حتَّى لاستَطابَ المسكينُ المَماتَ!

على الإنسان، في مواجهة الماسي البَشَريَّة، وعلى رأسها الإبادات، أنْ يَغضبَ حتَّى لا يَنسى، وأنْ يأملَ حتَّى لا يَنسى، وأنْ يأملَ حتَّى يَستمرَّ، ويتقدَّم. والإنسانُ فوقَ الأديان والأعراق والأوطان، فالدِّينُ والعرقُ والوطنُ للإنسان، لا العكس! وليكُنْ تنافُسُ، وحرِّيَّةُ اختِيارِ وانتِقال، إلى حدود اللاَّدين واللاَّعِرق واللاَّوطن، ولنُبُيرلِ العُهودَ الإلهيَّة واللاَّعِرة والسَّلوَعهد الجديد: العَهدِ الإنسانيَ!

وأيًّا تَكُ، بِحَسَب كلِّ منَّا، العَناصِرُ الَّتِي تُنشِئُ الأُمُمَ (أرض، عرق، لغة، دين، تاريخ مُشترَك...)، فإنَّ تلك العناصر، إلَّم تقترن بمبادئَ إنسانيَّة جامِعَة، عَبَثًا تُحاوِلُ الأُمُمُ العَيشَ، وعَبَثًا تُحاولُ التَّعاونَ والتَّكتُل، ووَداعًا لحُلُم الوَحدة الإنسانيَّة المُرتَجاة!

ثمَّ إِنَّ الفارقَ بِينِ الشُّعوبِ إِنَّما يَكَمُنُ، اليومَ، بعامَّةٍ وأَساسيًّا، بِينَ الذَّكاء الغَربيِّ «المُتغابي»، والغَباءِ الشَّرقيِّ «المُتذاكي». فمتى نُبدِلُ التَّذاكي بالذَّكاء؟ متى نُبدِلُ التَّذاكي بالذَّكاء؟ متى نَبدِلُ التَّذاكي

والحياةُ قصيرةٌ، ومنها لا يَأْخُذُ المَرءُ شيئًا، فحتّى الخشبةُ هي الَّتي تأخُذُه. نَعَم، لا يَأْخُذُ المَرءُ من الحياة سوى وقفةِ عِزِّ حين يَعِزَّ العِزِّلْ





# العروبة في حقيقتها؟!

## الأب د. جوزف قزّي

#### مقدّمة

يخلط المسلمون بين الإسلام والعروبة، فيقولون بأنّ العروبة هي مادّة الإسلام، والإسلام هو روح العروبة. والروح لا يمكن أن توجد من دون مادّة. وكذلك هو الإسلام لا يمكن أن يوجد من دون العروبة.

هذا قول شائع بين المسلمين كافّة. وهو، في الحقيقة، قول خطأ، تاريخيًّا ودينيًّا. فالعروبة، كما سيتبيّن لنا في هذا البحث، لا علاقة لها بالإسلام. لقد كانت قبل الإسلام، ومستقلّة عنه؛ بل هي عدوّة له. والإسلام أيضًا مستقلّ استقلالاً تامًّا.

#### أُولاً. بين الإسلام والعروبة ترابط عضويّ

١. قال د.أنور عبد الملك: «العلاقة بين الإسلام والعروبة.. بين القومية العربية والحضارة الإسلامية.. إنّما هي علاقة ترابط عضويّ جذريّ تكوينيّ، علاقة هي بحق عروة وثقى».

وعلى غرار الدكتور عبد الملك اعتبر الدكتور عبد العزيز الدوري أنّ في «الترابط بين الإسلام والعروبة أساسًا في تحديد الهويّة»، أي هويّة كلّ إنسان عربيّ مسلم.

ومثلهما قال منير شفيق: «إنّ كلمة المسلمين.. تتضمّن فورًا العرب»، أي إنّ هناك، بحسب قوله أيضًا: «وحدة عضويّة بين الإسلام والأمّة العربيّة».

وبالنسبة إلى الدكتور الطاهر لبيب، إنّ «هذا طبعًا قول لا يناقش».

وكذلك قول عادل حسين: «إنّ مفهوم العروبة لا ينفصل عن الإسلام. وأكاد أقول: إنّ الإسلام هو الوجه الآخر للعروبة».

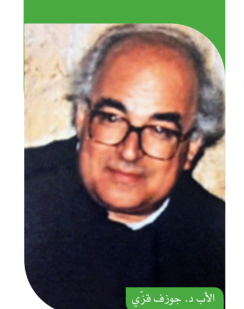
وفي مفهوم الدكتور الحبيب الجنحاني: «إنّ الانصهار بين مفهومَي العروبة والإسلام هو انصهار كلّيّ». و«كلّ محاولة للفصل بين الثقافة العربيّة والإسلام هي محاولة تعسّفيّة».

ويرى الدكتور عبد القادر زبادية أنّ في «العروبة والإسلام شيئًا واحدًا في شكله التكامليّ».

وفي رأي الدكتور حسن حنفي «إنّ العروبة هي الوعاء الحضاريّ والثقافيّ للإسلام».

ويدعو منح الصلح إلى «احترام التلازم القائم بين العروبة والإسلام». ويرى «الإسلام إنّه اسم آخر للقوميّة العربيّة ليس إلاّ...»، ويقول: «العروبة تعني الإسلام بهذا المعنى الرفيع الذي لا تعصّب فيه ولا تمييز».

وعند الدكتور محمد عمارة (إنّ الإسلام الحقّ والعروبة الحقّة يكوّنان مزيجًا واحدًا)، والذين افتعلوا بين الإسلام والعروبة تناقضًا أرادوا من ورائه هزيمة العروبة والإسلام جميعًا».



فالعروبة، إذًا، عملٌ مسيحيٌ تامّ. ولكن، لمّا رأى المسلمون فيها إفادة للدين الإسلاميّ، منزلة من لدن منزلة من لدن ربّ العالمين، كما جعلوها دردّة فعْل» على كلّ شيء يأتي من الخارج

ويتحمّس ناصر الدين ليقول: «في رأينا أنّه يصعب جدًّا أن يكون مسلمٌ غيرُ عربيًّ مسلمًا... بل ينبغي له ليكون كذلك أن يصير عربيًّا بلسانه وثقافته وميوله».

ويسأل محمّد غزالي: «أية عروبة تبقى بعد انتزاع الإسلام منها»؟ وفي رأيه «أن الرابط بين العروبة والإسلام قضية بديهية... رابطة طبيعية كالرابطة بين الأجرام السماوية وقوة الجاذبية».

٧. وحذا حذو المفكرين المسلمين مفكرون غيرُ مسلمين أمثال ميشال عفلق، الذي أصبح في أواخر حياته مسلمًا، وكمال جنبلاط الدرزيّ وأدمون ربّاط وقسطنطين زريق ونبيه فارس وسلامة موسى ومكرم عبيد وخليل اسكندر القبرصيّ الذي وجّه نداء إلى المسيحيّين العرب دعاهم فيه إلى «اعتناق الإسلام لأسباب أهمّها أنّ الإسلام دين العرب».

٣. والمسيحيون، أنفسُهم، في رأي منح الصلح، (عندما تستيقظ فيهم قوميتهم (العربية)
 سوف يعرفون بأن الإسلام هو لهم ثقافة قومية يجب أن يتشبعوا بها، ويحبوها،
 ويحرصوا عليها حرصهم على أثمن شيء في عروبتهم».

وعليهم أن يفهموا جيّدًا، في نظر الطبري، أنّ «مَن دخل الإسلام صار عربيًّا».

والحلّ الوحيد لهم، لعيشهم في بلاد الإسلام، بحسب العقيد معمّر القذّافي، رئيس الجماهيريّة اللّببيّة، «هو باعتناق الإسلام».

أ. والمسلمون، في ذلك كلّه، اتبعوا النبيّ واقتدوا به. فهو القائل: «إذا عزّ العرب عزّ الإسلام، وإذا ذلّ العرب ذلّ الإسلام». وقال: «أُحبّ العرب لثلاث: لأنّي عربيّ، والقرآن عربيّ، ولسان أهل الجنّة في الجنّة عربيّ». وقال: «مَن أحبّ الله ورسوله أحبّ العرب ولفتهم العربية». وقال: «مَن أحبّ العرب فقد أحبّني، ومَن أبغض العرب فقد أبغضني». وقال: «حبّ العرب إيمان وبغضهم نفاق». وقال: «لا يكره العرب إلا منافق». وقال: «إنّ مِن اقترابِ الساعة هلاك العرب»، أي إنّ نهاية العرب هي من دلائل نهاية العالم.

ه. بسبب هذا الترابط العضويّ بين الإسلام والعروبة كان همّ المسلمين وسعيهم الدائم
 في إقامة دولةٍ عربيةٍ واحدةٍ من المحيط الأطلسيّ حتّى الخليج الفارسيّ.

يقول د. محمود كامل: «الوحدة العربيّة تحت شكلِ دولة عربيّة واحدة هي المثال لأعلى للأمّة العربيّة».

ويردّد هذا القول سماحةُ مفتي الجمهوريّة اللبنانيّة الشيخ حسن خالد، ويُظهر سعيّه الدائم إلى الوحدة، فصرّح في ١٩٧٦/٤/٣ للموفد الأميركيّ دِين بْراون إذ قال: «إنّنا ننظر إلى البلاد العربيّة من المحيط إلى الخليج على أنّها بلد واحد».

ويقول سلّوم سركيس: «لا هداية إلى الذات العربيّة إلاّ بالوحدة العربيّة». و«الانعزاليّ، في نظره، هو كلّ عربيّ مسلم لا يحقّق في نفسه حلم الوحدة».

وفي رأي علي ناصر الدين أنّ «هذه الأقطار من المحيط الأطلسيّ إلى الخليج العربيّ إنّما تدعى بحقِّ الوطن العربيّ وليس العالم العربيّ».

ومنذ سنة ١٩٠٤ بدأت جمعيّات ورابطات وأحزاب، وعُقدت مؤتمرات ونواد... تدعو

إلى الوحدة العربيّة في وطن عربيّ واحد...

وفي سنة ١٩٤٥ تأسست «جامعة الدول العربية»، وهي، اليوم، على ما يقول الدكتور جورج جبور، تأخذ «بجدية مسألة تعديل الميثاق لكي ينصّ فيه على أنّ الوحدة هدف عمل الجامعة».

٣. هذه الوحدة كانت هدفًا رئيسيًّا لمعظم دساتير الدول العربية. فكثير منها أدخلت على اسمها كلمة «العربية».. ومعظمها تنصّ على أن شعبها «جزع من الأمة العربية». وكلها تهدف إلى هدفها الأخير وهو الوحدة العربية الكاملة. وكلها تقريبًا تنصّ على أن الدين الرسميّ لها هو الإسلام.

واللبنانيّون يعرفون جيدًا، ويتذكّرون تمامًا مواقف المسلمين من هذه العروبة أو من الوحدة العربيّة. وقد عبّر الشيخ حسن خالد مفتي الجمهوريّة اللبنانيّة عن ذلك مرارًا وتكرارًا:

في ١٩٧٦/٤/٢ طالب بتعديل الدستور «بحيث يحرص على ذكر أنّ لبنان جزء من الأمّة العربيّة»؛ ومع الموقد البابويّ بريني في ١٩٧٦/٤/١ أخذ على المسيحيّين قولهم: «إنّ لبنان لبنان لبنان لبنان لبنان لبنان لبنان لبنان بلد عربيّ. فهذا قول مردود لأنّ لبنان بلد عربيّ. وفي حديث إلى جريدة البعث السوريّة في البنان يمثّل جزءًا من الأمّة لبنان يمثّل جزءًا من الأمّة العربيّة... إنّي كنت ومنون بالوحدة يؤمنون بالوحدة

الصيّاد في «إنّ لبنان الحديث هو «إنّ لبنان الحديث هو لبنان العربيُّ الوجهِ والدم واللسان. وما زلنا نعرفه هكذا حتى الآن، ولا نريد أن نعرفه إلاّ هكذا على مدى الأزمان».

حديثه

إلى مجلّة

هذا هو الواقع اليوم، أمّا في البداية فلم يكن الأمر كذلك؛ بل ربّما كان غير ذلك. فلننظر في حقبات التاريخ ونستنتج.

#### ثانيًا. معاني العروبة

١. أطلقت لفظة «عرب»، أوّل ما أطلقت، على سكّان «غربيّ الفرات»، وقد أطلقها عليهم الأراميّون سكّان شرقيّ الفرات. وفي اللغات الأراميّة والعبرانيّة، لا تزال لفظة «عرب» ومشتقّاتها تعني «الغرب» و«الغروب». وفي اللغة العربيّة الجاهليّة كان تعبير «يوم العروبة» يعني «يوم الجمعة» لأنّه يوم غروب الأسبوع، قبل بداية يوم السبت، الذي هو بداية الأسبوع عند اليهود والنصارى الأوائل.

٧. ولمّا كان هؤلاء «الغربيّون»، أي سكّان غربيّ الفرات، يعيشون حياة بداوة، في بادية الشام بين دمشق وبغداد، وبالتحديد في منطقة الأنبار، «أصبحت لفظة «عرب» تُطلق على كلّ مَن قطن البادية وعاش حياة البداوة والاعرابيّة والجفاف والفقر» (١). «وبما أنّ تلك البلاد- التي عاش عليها هؤلاء السكّان- صحراء بادية صار لفظ عرب، في اللغات الساميّة، يدلّ على البادية». (٢)

٣. هؤلاء السكّان أنفسهم سمّاهم العبرانيّون «بُنِي قِرِم»، أي «أبناء الشرق»، «لأنّ مقامهم في تلك البادية يقع شرقي فلسطين» (٣). فمنذ النبيّ أرميا (ت٥٨٠ ق.م.)، وهو أوّل من ذكر لفظة «عرب»، كان يفهم منها «البداوة والبادية والأعرابيّة ليس غير» (٤). وكذلك عند أشعيا وحزقيال وغيرهما. وحتى «اليوم إذا سمعت بدويًّا يقول إنّه مشرّق، فهمت منه أنّه ضارب في البادية مهما كان اتجاهُه فيها». (٥)

الفظتان معًا «الغربيّون» و«الشرقيّون» استعملهما اليونان والرومان على النت تقطرة بدو الصحاري والبوادي الواقعة بين غربي الفرات وشرقي فلسطين وبلاد كنعان. وتكلّموا على «أَربيّا» arabia و«شراقيني» أو «شرقيّ» \* فدولة الأنب Sharky وعرف المسعوديّ هذه اللفظة قبائل اَراميّة على اليونانيّة الرومانيّة بـ «ساراقينوس» التي أطلقت على في القرن العرب العرب العرب العرب المنازل هؤلاء «الساراقينوس» على حدود سوريا يليها» (٩). وتأ الشرقيّة، وفي مكان آخر يعتبرهم من بدو قريبةً من لغة العراق. وكذلك هيرودوتس، قبله بأربع تكن لهم أيّة مائة سنة (+٤٢٤ ق.م.) لم يكن يحسب حياتهم، ولا في الهتهم... يعرفوا بأنهم عرب، بل بأسماء خاصّة بهم، \* ودولة تدم كالسبأبيّن والحميريّين والمعينيّين وغيرهم... من ح من الع

ه. أمّا في نصوص الممالك المتعاقبة على اليمن وتخومها فلسنا نجد لفظة عرب، بل لفظة «أعراب» في لقب أحد ملوك حمير، جاء فيه «ملك سبأ وذي ريدان وحضرموت ويمن وأعرابها» في أواخر القرن الأوّل للميلاد. و«أعرابها» تعني هنا «بدوها». وفي هذا دليل، كما يقول جرجي زيدان، على أنّ «أهل اليمن حضر من أقدم زمانهم. ولذلك لم يطلق عليهم اسم العرب قديمًا» (٧)، ولم تطلق لفظة «عرب» على أيّة دولة من دول الجنوب، ولا على أيّة لغة من لغاتها.

(١) رَ.د. جواد علي، المفصّل في تاريخ العرب قبل الإسلام، جزء ١، ص ١٨ و١٤. (٢) جرجي زيدان، العرب قبل الإسلام، ص ٤٧. (٣) جرجي زيدان، المرجع السابق نفسه، ص ٤٨. (١) المسعودي، كتاب التنبيه والإشراف، ص ١٤٣. (١) المسعودي، كتاب التنبيه والإشراف، ص ١٤٣.

آ. وفي المنطقة وقلمهم، مع إيم وقلمهم، مع إيم الوسطى ممّا يسمّى فأعطوهم ما لم يعطا فأعطوهم ما لم يعطا بالجزيرة العربيّة، لم

يصل إلينا أيّ نصّ يحمل في كلماته لفظة (عرب». وليس ما يشير إلى وجود اللفظة في لغات ثمود وديدان ولَحيان والصفويّة، تلك القبائل التي حكمت الحجاز ونجد وتهامة، والتي تركت آثارًا هامّة في أرضها.

٧. وفي المنطقة الشمالية ليس لدينا غير نصّ واحد من سنة ٢٢٨م. ورد فيه تعبير (مر القيس بر عمر ملك العرب كلّهم) (أي: أمرؤ القيس بن عمر، ملك الأعراب كلّهم)، وهو بالحرف النبطي المشتق من الأرامي. و«المقصود بدلعرب»: «الأعراب»، أي القبائل التي كانت تقطن البادية في تلك الأيّام». (٨)

\* فدولة الأنباط مثلاً كانت تتكوّن (من قبائل آرامية عراقيّة، جاء بهم نبوخذنصّر في القرن السادس قبل الميلاد لمّا اكتسح فلسطين، فأنزلهم في بطرا وما يليها (٩). وتكلّم الأنباط لغة خاصّة بهم قريبة من لغة أهل الشمال الأراميّة. ولم تكن لهم أيّة صلة مع بدو الحجاز، لا في حياتهم، ولا في عباداتهم وتقاليدهم، ولا

\* ودولة تدمر التي تركت حضارةً هي مزيج من العناصر اليونانيّة والرومانيّة والأراميّة والفارسيّة، ليس في أرضها أثر واحد باللغة المسماة عربيّة. لغتها آراميّة، وقومها من أصل آراميّ، من بلاد ما بين النهرين، جيء بهم رقباء على تحرّكات البدو على تخوم الدولة الرومانيّة الشرقيّة. (١٠)

\* وأمّا المناذرة، سكّان غربيّ الفرات، فهم خلفاء أولئك «الغربيّين». وهم الذين

أنشأوا «الحضارة» في العراق وشرقي بلاد سوريا، وبخاصة في الجيرة والأنبار. وهم الذين أعطوا «القلم العربيّ» للغة القرآن. وهم الذين نشروا لغتهم وقلمهم، مع إيمانهم النصرانيّ، في مكّة والحجاز، واستقطبوا «تجّار قريش» فأعطوهم ما لم يعطه أيُّ شعب.

والحقّ يقال: إنّ المناذرة كانوا، بالنسبة إلى مكّة والحجاز، كالفينيقيّين بالنسبة إلى اليونان والعالم اللاتينيّ.

٨. أمّا في القرآن فهناك لفظتان فقط
 : «أعراب» (١١ مرّة) و(عربيّ» (١٠ مرّات). أوصاف «أعراب القرآن» هي هذه: إنّهم منافقون، كفرة، متخلّفون عن الجهاد مع النبيّ، يؤمنون في الظاهر دون الباطن، لا يجاهدون مع المسلمين إلا في سبيل المغانم، تشغلهم أموالهم، يهتمّون بالتجارة، يعتذرون عن الرسالة، يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم، جلف الطباع، غلظ. نصيبهم في الآخرة عذابات جهنّم الخالدة.

«أعراب القرآن» هؤلاء هم «بدو كلّ شعب»، وليسوا على جنس معيّن، أو عرق خاصّ: هم تارةً من الفرس، وطورًا من الروم، وثالثًا من اليمامة، ورابعًا من بدر، أو خيبر، أو الحديبة... هم من كلّ شعب، ومن كلّ مكان، وفي أيّ مكان...

٩. أمّا لفظة (عربيّ) أو (عربيًا) فلم تُطلق في القرآن إلا على لغته. فهو لا يتكلّم مطلقًا على شعب عربيّ، أو أمّة عربية، ولا أو أرض عربيّة، أو بلاد عربيّة... ولا يتكلّم أبدًا عن عنصريّة عربيّة، أو عرق عربيّ، أو جنس، أو إثنيّة... إنّه لا يصف بلفظة (عربيّ) إلا (اللغة) التي ينزل بها فقط. وهو يقصد بهذا أنّه لم ينزل بلغات الوحي القديمة المعروفة، كالعبرانيّة، واليونانيّة، ثمّ الأراميّة واللاتينيّة. هذه (اللغات) سمّاها القرآن بلفظة واحدة: (أعجميّة). و(الأعجميّة) (٥ مرّات) هي صفة كلّ لغة غير لغة القرآن العربيّة، وهي بذلك، كالعربيّة،

لا تعني جنسًا معيّنًا، أو عرقًا خاصًّا؛ ولا تُطلق على شعب معيّن، كما هي الحال اليوم حيث تُطلق على الفرس.

١. والأحاديث النبوية هي أيضًا تفهم بـ العروبة اللغة العربية. قال النبيّ: «إلا أنّ العربية اللسان»، عن معاذ بن جبل في رواية لابن كثير. وقال أيضًا: «ليست العربية بأحدكم من أب ولا أمّ. وإنّما هي اللسان. فمن تكلّم العربية فهو عربيّ»، عن تهذيب ابن عساكر... ولكن، إذا كانت بعض الأحاديث تتكلّم على «قرى عربية» أو «خيول عربيّة» أو «أقواس عربيّة»... فهي، إذا صحّ إسنادها، لا تعني قوميّة أو عرقًا عربيًّا؛ بل هي صفات تدلّ على صنعها على يد الأعراب...

وما رأيناه سابقًا من أحاديث نبويّة تعظّم العرب، فليست الله أحاديث موضوعة في زمن الصراع بين الشعوبيّة والفاتحين، أي إنّها أحاديث متأخّرة جدًّا، ولا علاقة لها بالنبيّ. إنّها من العصور العباسيّة، عندما أصبح الصراع على حدّته بين العجم والعرب.

#### ثالثًا. تاريخ العروبة ومداها الجغرافيّ

هناك أيضًا مجموعة ثانية من الأدلة نأخذها من التاريخ والجغرافيا:

١. حدود ما يسمّى بشبه
 الجزيرة العربية، من جهة
 الغرب: البحر الأحمر، ومن الجنوب:
 خليج عدن، ومن الشرق: خليج فارس.
 هذا واضح، أمّا من الجهة الشماليّة فـ غير واضح» (١١)، بل هو، «خطّ وهميّ يمتد من خليج العقبة حتّى الخليج العربيّ». (١٢)

يخرج من هذا التحديد إذا ما يُسمّى اليوم بالهلال الخصيب، أي: الأردن وفلسطين، وسوريا والعراق ولبنان... ولذلك صعب على الجغرافيّين أن يعطوا رقمًا دقيقًا عن مساحة الجزيرة، بسبب عدم تأكّدهم من حدودها الشماليّة. فمنهم مَن يمسحها بـ ١٠ ملايين كلم٢... ومنهم مَن يمسحها بـ ٣ ملايين كلم٢...

وممّا يؤكّد لنا هذا الاختلاف اختلاف في المناخات، والطبيعة، ولون البشرة، ونوعيّة فئة الدم، وأنواع المعاش، والتاريخ، والآثار، والتقاليد، والأعراف، والعبادات الدينيّة، والممارسات الطقسيّة، والمميزات الخلقيّة، والأحكام العامّة، والقيم الانسانيّة... هذه كلّها ليست هي في جنوبيّ «الخطّ الوهميّ» كما في شماليّه. وهي أيضًا ليست هي نفسها في البقاع الشماليّة المختلفة بطبيعتها ومناخها وأرضها وشعوبها وقيمها (١٣)...

٢. ثمّ إذا رجعنا إلى تقسيم الجغرافيين اليونان والرومان والمسلمين أيضًا لما يسمّى بالجزيرة العربية، نرى عندهم اختلافًا لا يقلّ شأنًا عن اختلافهم حول حدودها الشمالية: فسترابون قال بقسمين: «العربية السعيدة» (أي اليمن ومخاليفها)،

<sup>(</sup>٧) جرجي زيدان، المرجع السابق نفسه، ص ٢١٥. (٨) جواد علي، المرجع المذكور أنفًا، ٢٣/١. (٩) جرجي زيدان، المرجع السابق، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>١٠) جُواد علي، المفصّل..، ٨٢/٣. (١١) حتّي ٤٠، غوستاف لوبون ، ص ٥٥، (١٢) ج. علي، ١٤٣/١.

والعربيّة الصحراويّة (أي نجد وتهامة والحجاز والدهناء). وقال بطليموس (١٧٠م) بقسم ثالث سمّاه: العربيّة الصخريّة (حيث الأنباط وجنوبيّ الهلال الخصيب). ومع هذا لا نجد حدودًا طبيعيّة بين هذه الأقسام.

أمّا المسلمون فقسّموا العربيّة إلى خمسة أقسام: نجْد، والحجاز، وتهامة، واليمن، والعروض. وهي تقسيمات تعتمد على طبيعة الأرض. ويبدو أنّها لا تتضمّن القسم الشماليّ. لكأنّهم يرفضون أن يكون هذا القسم ضمن العروبة، لاختلافه عن القسمين الآخرين في كلّ شيء. وهو ما يؤكّد لنا مرّة أخرى صوابيّة «الخطّ الوهميّ»...

٣. مع هذا التقسيم اليونانيّ الإسلاميّ هناك اعتراف بأنّ العروبة الحقيقيّة الصريحة الخالصة نشأت في «العربيّة الجنوبيّة» أو «السعيدة» أي في «اليمن» حيث، بحسب المسلمين، وجد آدم، وكانت جنَّة عدن، وتملك فحطان، وابنه يعرب الذي إليه نسبت «العروبة» وكلّ ما يمتّ إلى العرب بصلة. ومن هنا قالوا «إنّ جزيرة العرب وحدها هي العربيّة السعيدة». (١٤)

 ٤. وقالوا أيضًا إنّ سكّان العربيّة الوسطى لم يكونوا سوى «أخلاط» من شعوب وقبائل متنوّعة المصادر والأصول، فنفوا عنها، بذلك، العروبة الحقّة، وسمّوها بتعبيرهم «العروبة المستعربة»، أي المنتمية إلى العروبة انتماءً. أمّا سكّان العربيّة الصخريّة أو الشماليّة حيث دولة الأنباط «فلم يعرفها العرب ولا وجدنا لها ذكرًا في كتبهم» (١٥). بقى إذًا أن تكون «العروبة العاربة» في العربيّة الجنوبيّة، أي

ه. ولكنّ عروبة اليمن مشكوك بها أيضًا، إذ ليست من مملكة قامت فيها دُعيت في التاريخ عربيّة. لهذا كان يقال «ممالك سبأ وهمدان وحِمير ومعين وقتبان...،، ولم توصف مطلقًا هذه الممالك بأنها عربيّة. وكذلك لغاتها، التي تختلف في قلمها وألفاظها وتراكيبها عن لغة القرآن. وهي لم توصف أبدًا بأنّها عربيّة.

ومن هنا تجرّأ بعضهم على القول: «إنّ العربيّة السعيدة (أي الجنوبيّة) لم تكن عربيّة، لا بلغتها ولا بحضارتها» (١٦). وأكّد بعضهم الآخر بأنّ العروبة صفة لا كيان، وحالة عيش لا نوع من أنواع الإثنيّة والعرق.

٦. والحقيقة، بالتّالى، هي أنّ العروبة الخالصة لم تكن لا في اليمن ولا في وسط الجزيرة. بل هي نسبة إلى موقعها الجغرافي في غربيّ الفرات. هي إذا من القسم الشماليّ.

 ٧. بقى نوع من العروبة سمّاها المسلمون «العرب البائدة». ويقولون عنهم بأنّ هؤلاء «وحدهم الذين كانوا عربًا صرحاء خُلصًا ذوى نسب عربيّ خالص» (١٧). هذه حقيقة، ولكنَّها تعنى «أنَّ العروبة متى لفحتها رياح الحضارة تموت»، أي «تَبيد». والإسلام هو تلك الحضارة التي قضت على العروبة. والنبيّ قال في ما قال: (إنّ التعرّب بعد الهجرة إحدى الكبائر»، أي من رجع إلى العروبة بعد أن يكون أسلم ارتكب كبيرةً، وحكمه كحكم المرتد، أي يُقتل.

٨. ثمّ هناك نتيجة أخرى، يُجمع عليها المسلمون كافّة، وهي أنّ النبيّ كان من العرب المستعربة، والعرب المستعربة (أغراب دخلوا البلاد وتجنسوا بجنسيتها) (١٨). وبكونهم أغرابًا جرى بينهم وبين العرب العاربة عداءٌ مستحكم واقتتالٌ استمرّ طوال التاريخ الإسلاميّ تحت أسماء عديدة: عداء بين قيسيّ ويمنيّ، عداء بين أنصار ومهاجرين، عداء بين هاشميين وأمويين، وعداء بين سنة وشيعة... إلخ.

٩. وخير من عبر عن صراع العرب كان الواقدي (ت ٢٠٧ هـ)، وقد حاء في قوله عنهم: «هؤلاء عرب وأنتم عرب، وهلاك كلّ شيء من حنسه» (۱۹). وجاء في قول خالد بن الوليد لحامل رايته في اليرموك: «أنتم عرب وأعداؤنا عرب، والحديد لا يقطعه إلا الحديد» (٢٠). وحديثًا قال غوستاف لوبون: «إنّ القهر إذا وقع كان على أيدى أعراب آخرين. فلا يفلُّ الأعراب إلاّ الأعراب». (٢١)

١. ولا شيء يشير إلى تغيير حال العرب عمّا كانوا عليه من اقتتال وصراع وعداء مستحكم بينهم. وهو اليوم، كما في الأمس، وكما سيكون في الغد، على أشده... وكم حمل لواء العروبة قوم هم لها أعداء، كالنصيريين العلويين، والدروز الموحّدين، والمصريين الأقباط والفراعنة ١١١ وإسرائيل إيضًا.

#### رابعًا. اللغة العربيّة

أمّا المجموعة الثالثة من البراهين على معانى العروبة، فتأخذها من اللغة المسمّاة عربيّة :

١. أيّة لغة عربيّة هي؟ ما هي أصولها؟ وتفرّعاتها؟ وما هو مصدرها؟ أين نشأت؟ في مكّة؟ أم في قبيلة قريش وحدها؟ أم هي لغة القبائل النازحة من اليمن؟ أم أنّها من غربيّ الفرات؟ أم أنها لغة أهل الجنّة أنزلت على آدم تنزيلاً؟ ثمّ على أبنائه من بعده؟ ثمّ أعيدت إلى إسماعيل بن ابراهيم بعد أن هداه اللهُ إليه؟ وهو ما يجمع عليه المسلمون كافّة ؟ !

٢. يصعب علينا التصديق بنشأة اللغة العربيّة منذ آدم. ويصعب علينا القول بأنها لغة إسماعيل وأبنائه. ثمّ يصعب علينا أن نصدّق بأنها كانت في مكّة لغة واحدة، وعليه يقول الطبرى: «إنّ ألسنتهم كانت كثيرةً كثرةً يعجز عن إحصائها». (٢٢)

ويصعب علينا القول أيضًا بأنها من أصل «يمني»، وعليه يقول أبو عمرو بن العلاء: «ما لسان حِمير وأقاصى اليمن بلساننا، ولا عربيّتهم بعربيّتنا». (٢٣)

٣. بقى أن تكون لغةُ القرآن من الشمال. وبعض المسلمين أصاب الهدف. ومعظم المستشرقين يؤكِّد بأنّ القلم العربيّ القرآنيّ كان من الجيرة والأنبار في العراق غربيّ الفرات. ودليلهم: مقارنة القلم العربيّ بالقلم الأراميّ، وكيفيّة كتابة الحروف، باتّصالها وانفصالها، وترتيبها. وشهادة البلاذري فيها (أنّ أهل مكّة تعلّموا العربيّة من موضع قريب من الحِيرة، ووضعوا الخطِّ وقاسوا هجاء العربيّة على هجاء السريانيّة، (٢٤). والسيوطي يقول عن جَدّ معاوية إنّه تعلّم من أهل الحيرة، وأهل الحيرة من أهل الأنبار...

٤. والدليل الآخر نأخذه ممّا تبقى من نقوش أثريّة من عصور ما قبل الإسلام. هذه النقوش هي ثلاثة حتّى اليوم: واحد يُعرف بنقش النمّارة في أمّ الجمال في الحرّة الشرقيّة من جبل الدروز، من سنة ٣٢٨م. والثاني يُعرف بنصّ زبد بين قنسرين ونهر الفرات جنوبي شرقي حلب، من سنة ١٢٥م. والثالث يعرف بنقش حَرّان في المنطقة الشماليّة من جبل الدروز، من سنة ٥٦٨م. والنصّان الأخيران وُجدا فوق

ه. وكما قال لوفنسون، أستاذ اللغات الساميّة في جامعة القاهرة: «إنّ لهجات الشمال كانت في العصور القريبة من ظهور الإسلام ذات سلطان قويّ، ونفوذ واسع؛ فكانت تبتلع اللهجاتِ الجنوبيّةَ ابتلاعًا، الواحدة تلو الأخرى، فاللهجاتُ التي أصبحت سائدة في أغلب أقاليم الجزيرة العربيّة قبيل الإسلام إنّما هي شماليّة بعد أن التهمتُ أكثرَ اللهجات الجنوبيّة وتغذّتُ بها.

«وقد أخذتِ اللهجاتُ الشماليّة، في القرون القريبة من ظهور الإسلام، تتمتّع بقوّة وعزّة واستقلال، فكانت تتدفّق في جميع نواحي الجزيرة بقوّة وفتوّة وروح يملؤه النشاط، حتى كوّنت لنفسها أدبًا جديدًا وشعرًا فتيًّا».

٦. ثمّ إنّ هذه اللغة لم تنشأ في قريش أو مع قريش، ولو كان الأمر كذلك لما تخلّف القرآن عن ذكر نسبتها إلى قريش، ولو مرّة واحدة. بل لا نجد في القرآن سوى كلامه على «اللسان العربيّ» في عشر مرّات.

> وما رُوى من أحاديث عن «لغة قريش» فليس إلاّ لأنَّ قريشًا أجادت في كلامها وأفصحتْ حتّى أصبح فتيانُها مَثلاً في جذالة لغتهم. وهكذا روى عن عثمان بن عفّان الذي قال للّجنة التي أُوكَلَ إليها جمْعَ القرآن قال: «إذا اختلفتم، أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن، فاكتبوه بلسان قريش، فإنّما أنزل بلسانهم». ورُوي عن زيد بن ثابت: «اكتبوه بلغة

> > قريش فإنّ القرآن نزل بلغتهم». وعن ابن قتيبة: «إنّ القراَن لم ينزل إلا بلغة قريش». وعن ابن خلدون: «كانت لغة قريش أفصح اللغات العربيّة وأصرحَها».



(١٣) راجع جرجي زيدان، ص ٤١. (١٤) ج. علي ١٦٧/١، ١٦٣. (١٥) جرجي زيدان، المرجع المذكور آنفًا، ص ٩١. (١٦) أمين صايغ، تطوّر المفهوم القوميّ عند العرب، دار الطليعة ١٩٦١. (١٧) خزعل، تاريخ الجزيرة العربيّة، ط٣، ص ٥. (١٨) حتّي، ص ٦٠. (١٩) فتوح الشام، ١٨٥/٢. (٢٠) المرجع السابق نفسه، ٢٠١/١. (٢١) لوبون، ص ٩٣. (٢٢) الطبري، تاريخ، ١٥/١. (٢٢) طبقات ٤، خصائص ٣٩٢. (٢٤) تازيخ البلاذري، ص ٤٥٦.

٧. والسبب في اعتبار لسان قريش أفصح اللغات هو أنَّ قريشًا، منذ عهد قُصَيَّ، الجدِّ الرابع للنبيّ محمّد، من القرن الخامس، كانت أهمّ واسطة لإدخال اللغة العربيّة من غربيُّ الفرات إلى مكَّة والحجاز. والحقِّ يقال إنَّ قُصَيًّا الذي ساعدته قبيلة أمِّه، بنو عذرة النصرانيّة على تملّك مكّة، هو الذي «جمع» قبائل مكّة في قبيلة واحدة سمّاها من حينه «قريشًا» أي «تجمِّعًا»؛ وأنّ قريشًا كانتْ، منذ عهد هاشم، وبشهادة القرآن نفسه، تقوم بالتجارة مع بلاد الشام؛ وأنّ سيّاحًا ومبشّرين مسيحيّين عديدين كانوا يؤمّون مكّة للتبشير؛ وأنّ كثيرين من سكّان مكّة الأغنياء كانوا يُرسلون أولادهم إلى الحيرة والأنبار ليعلّموهم في مدارسها..

وفي كتاب الأغاني إنّه «كان في الحيرة معلّمون يعلّمون الأطفال القراءة والكتابة، يذهبون إلى بيوت الأطفال يعلمونهم... وكثير من أهل مكّة كانوا يجلبون لأولادهم معلّمين من الحيرة». واشتهر أساتذة في مكّة من قبيلة بني أياد النصرانيّة، على ما يقول الطبري.

٨. نستنتج أنّ اللغة العربيّة جاءت مكّة بواسطة تجّار قريش، كما بواسطة المبشّرين من النصاري. واضطُر أهلُ قريش لتعلّمها لكي ينجحوا في تجارتهم مع بلاد الشام، مورد رزقهم وعيشهم الوحيد. كما اضطرّ رهبانٌ من النصارى إلى تعليم أهل قريش وسكّان مكّة لغتهم لكى يَفقهوا رسالتهم التي لأجلها جاؤوا مكّة والحجاز.

#### خامسًا. الإسلام الأوّل والعروبة

أمًا المجموعة الرابعة من الأدلّة فتأخذها من واقع الإسلام منذ نشأته:

- سكّان مكّة والحجاز هم من «العرب المستعربة»، أي ليسوا من «العرب العاربة». يعني هم «أخلاط» من أجناس مختلفة ومتنوّعة؛ هم من الممالك اليمنيّة، ومن فارس، والروم، ونصارى الحبشة، وزنج السودان، وأقباط مصر! كما هم من اليهود والنصاري والصابئة والمجوس وعبدة الأوثان... كلَّهم «تجمّعوا» في مكّة لألف سبب وسبب، أي لأسباب دينيّة، ومعيشيّة، وتجاريّة، وثقافيّة...
- ٧. وقبيلة قريش، قبيلة النبيّ محمّد، هي، كما تعني لفظة (قريش»، (تجمّع»، أي تجمّع قبائل وعشائر عدّة ومختلفة، في قبيلة واحدة في أيّام قُصَيّ الذي دُعي (مُجمِّع). «وسمّيت بذلك لتقرّشها، أي تجمّعها إلى الكعبة بعد تفرّقها» (٢٥). وقال اليعقوبي «وكان قُصى أوّل من أعزّ قريشًا... فجمعها وأسكنها مكّة» (٢٦). وقال ابن الكلبى: «إنَّما قريش جمَّاع النسب ليس بأبِ، ولا بأمِّ، ولا حاضن، ولا حاضنة» (٢٧). وفي ذلك
- قُصَيُّ أبوكم كــان يُدعى مجمَّعُــا بــــه جـمَــع الله القبـــــــائــلَ مِــن فَـهَــر.
- ٣. فقبيلة قريش إذًا هي من كلِّ نوع ولون وعِرْق. تضمّ أناسًا مختلِفي الأعراق والإثنيّات. وللنبيّ حديث مشهور يقول فيه عن قريش وسكّان مكّة: «كذب النسّابون» (٢٨) في إيجاد نُسَب واحد لأهل قريش.

ثمّ إنّ هناك عداوةً مستحكمة بين العرب العاربة والعرب المستعربة، أي بين القحطانيّين والعدنانيّين، بين اليمنيّين والقيسيّين... وقد عمل النبيّ على التُوفيق بينهما... وليس أدلّ على عمق الخلاف ممّا جرى بعد وفاة النبيّ بين المهاجرين والأنصار، أي بين أهل مكّة وأهل المدينة. على أنّ المهاجرين هم من قريش من العرب

المستعربة، والأنصار من أصل يمنيّ قحطاني، أي من العرب العاربة.

- ٥. وكم طُعن العدنانيّون بعروبتهم. وإذا كانت عروبتهم مطعونًا بها فعروبة النبيّ، وهو منهم، مطعون بها أيضًا، ومن دون شكّ. وقد يكون صمتُ القرآن عن عروبة محمّد من هذا القبيل. ففي الإحدى والعشرين مرّة، حيث ترد كلمتا «عربيّ» و«أعراب» في القرآن، لا نجد مرّة واحدة في آيةِ واحدة، ما يشير إلى عروبته، فمن أين جاء المسلمون، إذًا، بتعبير «النبيّ العربيّ» ?! ومن أين جاءوا أيضًا بنسب الإسلام إلى العروبة؟!
- ٦. أضف إلى ذلك قول النبيّ في حديث شهير له. يقول فيه: «إنّ التعرّب بعد الهجرة إحدى الكبائر»، أي إنّ الرجوع إلى العروبة بعد اعتناق الإسلام كبيرة. حكمه كحكم المرتدّ، أي القتل.
- ٧. وأقوى سهم يصوّبه الإسلام إلى صدر العروبة هو أنّ التاريخ عند المسلمين يبدأ بالهجرة، الهجرة من مكّة إلى يثرب، أي من العروبة إلى الحضارة. ولهذا كتب المسلمون تاريخُهم بدءًا بالهجرة، لا بالمولد النبويّ (سنة ٥٧٠)، ولا ببدء البعثة النبويّة (سنة ٦١٠)، ولا بوفاة النبيّ محمّد (سنة ٦٣٢)، وهي محطّات أولى أن تكون مرجعًا لبدء التاريخ الإسلاميّ.
- ٨. أضف إلى ذلك أنّ العروبة لم تكن في بدء الإسلام شيئًا يُذكر؛ بل لم تكن موجودةً أصلاً... لكنّها وُجدت عندما قوى العنصر الفارسيّ في زمن الدولة العباسية، عندما راح العرب والفرس يهجون بعضُهم بعضًا. فاضطُر المسلمون الزاحفون من الجزيرة إلى أن يجدوا لهم عرقًا ينتسبون إليه، كما وجدوا عند الفرس والعراقيين والسوريين واليهود أنسابًا يفتخرون بها... فراحوا «كردة فعل» ضد الفارسية، أو الأعجمية، يفتخرون

- ٣. لم ينهض المسلمون نهضتُهم العلميّة إلاّ على أيدى المسيحيّين السريان الذين قاموا ٩. ثمّ لو كانت فكرة العروبة عند المسلمين بفتُّح المدارس، وبترجمة العلوم والفلسفة من اليونَّانيَّة إلى اللغة العربيّة... الأوّلين ذات أهميّة لما أدخلوا في دينهم وأدبهم كلَّ شيء من الخارج،
- ٤. وماتت العروبة طويلاً عندما استقلّ المسلمون بحكْم البلدان التي افتتحوها بالسيف والعنف. لقد ماتت العروبة أيّام الفاطميّين والأيّوبيّين والمماليك والمغول والتتر والعثمانيّين... ولم ينهض بها إلاّ المسيحيّون، وبخاصّة مسيحيّو لبنان، في أواخر القرن التاسع عشر، فأنشأوا «قوميّة عربيّة» بإزاء القوميّة العثمانيّة...
- ه. ثمّ ماتت العروبة مجدَّدًا إلى أن أُنشِئت «جامعة الدول العربيّة»، والتي كان لبنان عضوًا فَاعلاً في تأسيسها، والتي دعا أُحد المسيحيّين إلى اعتبار «الوحدة العربيّة» خيرَ هدف يجب أن تسعى إليه...

فالعروبة، إذًا، عملٌ مسيحيٌّ تامّ. ولكن، لمّا رأى المسلمون فيها إفادة للدين الإسلاميّ، جعلوها قرآنيّة منزلة من لدن ربّ العالمين، كما جعلوها «ردّة فعْل» على كلّ شيء يأتى من الخارج، أي من أوروبًا وأميركا وأستراليا، وما إلى ذلك.



أو اجتماعيّة...

١. أنّ العروبة، في اسمها، ولغتها، ونشأتها، وأهلها، هي نصرانية من غربي الفرات. زحفت إلى مكّة والحجاز «حضارةً»، وعاشت في مكّة والحجاز «بداوة». ولمّا جاء الإسلام-كحضارة- حاربها من حيث هى «بداوة».

ولما نقلوا مركز الخلافة من مكة ثمّ

إلى المدينة ثمّ إلى دمشق، ومنها

إلى بغداد حيث الحضارة الأرامية

والفارسية والتركية تفاعلت فيها في

العمق، ثمّ أخيرًا إلى اسطنبول.

١٠. أمّا قول القائلين بأنّ الأمّة العربيّة

هي «خير أمّة أخرجت للناس» فهو

قول يردّه القرآن نفسه، إذ ليس

فيه أبة واحدة من ٦٤ أبة الواردة

فيها لفظة «أمّة» ما يشير إلى

«الأمّة العربيّة». «الأمّة» في القرآن، هي أمّة دينيّة صرفة، لا أمّة عرقيّة،

أو قوميّة، أو عصبيّة، أو سياسيّة،

٢. العروبة لم تستعد هويتها الحضارية إلاّ عندما افتتح المسلمون بلاد الشام، ورأوا حضارة المناذرة والغساسنة، كما لمسوا أنّ الشعوب التي حاربوها تفتخر بإثنيّاتها وأعراقها، فراحوا هم يوجدون لهم هوية يفتخرون بها، فانتسبوا إلى العروبة. ولم تَسْتَعِدِ العروبةُ ذاتها إلا كردة فعل بإزاء الشعوبية الفارسيّة.



- (٢٥) راجع سيرة ابن هشام ٨٧/١، الأرز في، تاريخ مكّة ١٠٨/١. (٢٦) تاريخ البعقوبي، ٢١٤٠/١. (٢٧) طبقات ابن سعد، ١٦٢١. (۲۸) طبقات ابن سعد، ۱/۲٥.

إثر الهزيمة فيقول: «إنّ أدب المقاومة أدب لا ينوح ولا يبكى، لا يستسلم ولا ييأس ( ...) لأنّ رؤيته لم تكن ارتجالاً عاطفيًّا، ولكن

وعيًا عميقًا ومسؤولاً لأبعاد المعركة التي

وجد نفسه في صميمها، ولذلك فقد تجنّب

ظاهرة الانتكاسات الذاتية الرومنطيقية التي

شهدها معظم الشعر العربيّ في هذه الأونة، والتى نلاحظ أنها تشتد وتأخذ طابع النواح

والهستيريا والتنصّل كلّما كانت تجرّبة الشاعر

نفسه أكثر بعدًا من إدراك أبعاد التزاماته

#### شعر سميح القاسم

## بين الواقعيّة الاشتراكيّة والواقعيّة الجديدة د. ناتالی الخوری غریب

من الشعراء الفلسطينيين الذين ارتبط اسمهم بشعر الثورة والمقاومة والقضيّة

ولد القاسم لعائلة درزيّة في مدينة الزرقاء في الأردن في ١١ أيّار العام ١٩٣٩،



عندما كان يعمل والده ضابطًا هناك، وهو أصلاً من بلدة الرامة في الجليل. تعلّم في مدارس الرامة والناصرة. درّس. زاول النشاط السياسيّ في «الحرّب الشيوعيّ»، وتركه متفرّغًا لعمله الأدبيّ. مرّاتِ سُجن ووُضِعَ رهن الإقامة الجبريّة والاعتقال المنزليّ وطُردَ من عمله وواجَهَ تهديدات بالقتل، في الوطن وخارجه. شارك في تأسيس صحيفة «كلّ العرب» وصار رئيس تحريرها الفخريّ، إلى جانب إسهامه في تحرير «الغد» و«الاتحاد»؛ ثمّ رَئسَ تحرير جريدة «هذا العالم» عام ١٩٦٦. ولاحقًا عاد إلى العمل مُحرِّرًا أدبيًّا في «الاتحاد» وأمين عامّ تحرير «الجديد» ثمّ رئيس تحريرها. أُسّسَ منشورات «عربسك» في حيفا، مع الكاتب عصام خوري سنة ١٩٧٣. وأدار فيما بعد «المؤسّسة الشعبيّة للفنون» في حيفا. وترأس الإتحاد العامّ للكتّاب العرب والفلسطينيين منذ تأسيسهما.

له أكثر من ٨٠ كتابًا في الشعر والقصّة والمسرح والمقالة والترجمة، وقد صدَرتْ الناجزُ منها في سبعة مجلّدات، في القدس وبيروت والقاهرة. تُرجم عدد كبير من قصائده إلى الإنجليزيّة والفرنسيّة والتركيّة والروسيّة والألمانيّة واليابانيّة والإسبانيّة واليونانيّة والإيطاليّة والتشيكيّة والفيتناميّة والفارسيّة والعبريّة ولغات الأخرى.

توفّى في ١٩ آب، ٢٠١٤، بعد معاناة من مرض السرطان.

لا يمكن لنا أن نتناول أدب سميح القاسم من دون الغوص على أبعاده الفكريّة والإيديولوجيّة في سياق الشعر المقاوم، إذ يشكّل القاسم جزءًا من كلّ في سيرورة المقاومة التي رفعت الكلمة سلاحًا غير منتهى الصلاحيّة ولا يمكن أن يتأكله الصدأ في مواجهة الاحتلال الإسرائيليّ.

وهنا لا بدّ لنا من الإشارة إلى أنّ هذا البحث سيتناول النزعة الواقعيّة الاشتراكيّة والواقعيّة الجديدة في القضايا التي تبنّاها القاسم ضمن لواء الأدب الملتزم، مهملين المناحي الفنيّة والجماليّة كونه كان أقرب إلى التقريريّة والمباشرة، وبخاصّة في الفترة التي سيتمّ تناولها، لأنّ القضيّة التي استحوذت على كيانه جعلته يعلى من شأن المضمون على القوالب التي صبّت فيها، وهذا لا ينفي الجماليّة الإيقاعيّة التي حرص عليها في شعره الموزون أو الحديث، من أجل الحماسة المطلوبة في بثّ الروح النضاليّة في الجماهير. وقد تميّز القاسم كما جميع الشعراء المقاومين في أنَّهم استطاعوا أن يبسِّطوا أفكار أحزابهم الإيديولوجيَّة ليجعلوها في متناول الفئة الشعبويّة كي يتسنّى ضخّ أفكارهم النضاليّة على المستوى الثورويّ الذي ينهض بالأمّة بعيدًا من جفاف الفكر، فيكون القالب الشعريّ سلاحًا نضاليًّا بأيدى الشعب ويكون الشاعر بذلك قد قام بدور الحلقة التي تصل بين المستوى الفكريّ النخبويّ الذي يفبرك الأفكار النظريّة وبين عامّة الشعب الذي يجب أن تصله هذه الأفكار بأسلوب يفهمه العالم والجاهل ويحرّك فيه مكامن الثورة على الظلم وأبعادها.

الشعريّة التي ضُمّت في ديوانه: «الديوان» الصادر عن دار العودة، بيروت، لبنان، العام ١٩٨٧. أمّا لماذا اخترنا هذا الديوان تحديدًا وفي هذا التاريخ، فلأنّ الديوان يضمّ خمسة دواوين أخرى في مراحل مختلفة، ولأنّ ما ضمّه العام ١٩٧٨، أعاد قراءته فحذف من القصائد والعناوين الكثير، منها ما حُذف قسرًا من الرقابة الصهيونيّة، ومنها ما حذف طوعًا(١) ، وستكون قراءتنا الحذفَ في هذا البحث من منظور التحوّلات من الواقعيّة الاشتراكية إلى الواقعية الجديدة، لأنّ القاسم غير الكثير من مبادئه وقناعاته في ما يتعلّق بالحزب الشيوعيّ الذي انتمى إليه وهذا لا يمكن أن ينتقص طبعًا من قيمة أدبه فكريًّا لأنّ الإنسان في مراحله العمريّة والنضاليّة يمرّ بالكثير من التحوّلات على صعيد المبادئ

ومادة البحث ستكون المجموعات

والاقتناعات وفقًا للظرفيّة التي يكتب فيها والعوامل المتضافرة محليًّا وإقليميًّا.

#### أُولاً: الواقعيّة الاشتراكيّة: في شُعر المُقاومَة الفلسُطتنيّة: القاسم ومحمود درويش وتوفيق زيّاد

تشابهت موضوعات الشعر الفلسطيني

المقاوم بشكل عامّ $(\Upsilon)$ ، وتحديدًا محمود درويش وسميح القاسم وتوفيق زيّاد. كان للنكبة الأثر البالغ والمدى العميق في وجدان الشاعر الفلسطينيّ المقاوم. فلقد فجّرت حرب ٦٧ في الذات العربية والذات الفلسطينية تيارات ذات إيديولوجيّات محافظة وأخرى ثوريّة. لكنّ اللافت في دواوين الشعراء الثلاثة في تلقّى النكبة كان سمة التفاؤل(٣) التي تميّز خواتيم قصائدهم، من باب وعيهم مسؤولية ضرورة التزامهم بحركة الثورة المحليّة. ولا شكّ في أنّ النكبة ساهمت في بلورة الاتجاه الواقعيّ في الشعر الفلسطينيّ في نهاية الخمسينات وبداية الستينات، فاتسمت جميع كتاباتهم بالنفس اليساريّ(٤) الذي تسلّل إلى أدبهم عبر الصحف الروسيّة وتبنّى مجلّة الجديد مقتطفات منها، ومن خلال «الطريق» (٥) و«الأداب» (٦)، واطّلاعهم على مؤلّفات أدباء وشعراء يساريّين كـ: «میاکوفسکی»، «ناظم حکمت»، «لورکا»، وعلى دور الشخصيّات النضاليّة العالميّة نحو: «تشى غيفارا»، و«فيدل كاسترو»، «باتریس لوممیا»، «مانلاس غلیزوس»، «إيفان ألكسييفيتش أكتوبر» وقد خصّه القاسم بقصيدة كاملة (٧)، المؤمنين مع الاشتراكيين أنّ التاريخ يصنعه أوّلاً المقهورون، «فنزعة اليسار نزعة تقدّميّة متحدّرة لمكافحة العنصرية والرحعية. وقد تبنّى الفكرُ السياسيّ اليساريّ مسألةً العنف الثوريّ وناقشها في اقترانها بالعنف القمعيّ (٨). وإنّنا لنجد تأثيرات هذا الفكر في شعر درويش والقاسم وزيّاد، الذي اتسم في الستينات والسبعينات بالتمرّد والثورة والمقاومة والتّحدّي. فحملوا قضية كرامة شعب سُلبت أرضه وتشرّد في المنافي. في هذه المرحلة كانوا متأثّرين «بالواقعيّة الاشتراكيّة» ويعانون مع



من ‹‹صور الإرهاب الإسرائيليّ في الشعر

(٣) ويتحدّث غسّان كنفاني عن أدب المقاومة

http://www.al-najaf.org/re-

salah/12/06\_palastine2.htm.

الفلسطينيّ على هذا الرابط»:

ووعيها في السابق. نقلاً عن رقية زيدان: أثر الفكر اليساري في الشعر الفلسطيني، دار الهدى، حيفا، ط١، ٢٠٠٩. (٤) «إنّ صعود الفكر اليساريّ تعاظم بعد نكبة عام ١٩٤٨ وبعد ظهور حركات التحرّر (١) ينظر محمّد بزراوى، سميح القاسم، دراسة الوطنيّ في آسيا وأفريقيا. فبعد ثورة ٢٣ نقدية في قصائده المحذوفة، دراسة أعدت لنيل شهادة دبلوم الدراسات العليا يوليو تعزّز الفكر اليساريّ لمساندة حركات التحرّر. وكان لصعود الفكر اليساريّ من جامعة النجاح الوطنيّة، فلسطين، العالميّ، ولحركة التحرّر اليساريّة في ثورة إشراف الدكتور عادل الأسطة، ٢٠٠٨. كوبا، جميعًا تأثير بالغ المدى في انطلاقة (٢) الشعر الفلسطيني - والعربي بشكل الثورة الفلسطينيّة. حيث بدأت في مطلع عام - تاريخ طبيعي وأدبي وفكري لمأساة الستينات تفاعلات داخل حركة القوميين الفلسطينيين، وحياتهم المشبّعة بالقهر العرب، ودارت نقاشات حول الفكر اليساري والعداب، وقد برع الشعراء الفلسطينيّون وضرورة تبنيه من قبل الحركات الوطنية في رصد صور الإرهاب الصهيونيّ، لتصبح شهادات حيّة على مجازر العدوّ وأنتهاكاته الفلسطينية ومحموعات من قادة الطلبة المتواصلة لشرعة حقوق الإنسان، وضربه الجامعيين. كمرلنغ، باروخ، مغدال، يوئيل عرض الحائط بكلّ القوانين والأعراف شموئيل، الفلسطينيون صيرورة شعب، ترجمة محمّد حمزة غنايم، للتوزيع والنشر، الدوليّة.. من الشعراء بالإضاقة إلى الشاعر ۲۰۰۲ ، ص ۳۷۷ – ۳۷۱. وکان صعود سميح القاسم معين بسيسو الذي قال: الفكر اليساريّ في بداية الثورة الفلسطينيّة (واقترعوا يا شعبي/من يأخذ ثوبي بعد المعاصرة، في مناخ تصاعدي في أواسط الصلبْ.../كأس الخلّ بيمناي /وإكليل الشوك الستينات، في مناخ كانت فيه حركات التحرّر على رأسي/ باراباس ابن السكين طليقً/ والقوى الثوريّة واليساريّة في أنحاء العالم وابنك يا شعبي/ساقوه إلى الصلب وللرجم / لن أهرب من كأس الخلِّ/وإكليل الشوك/ تعيش حالة نهوض واسع وتحقيق إنجازات وسأنحت من عظمي مسمار صليبي / وسأمضي/أبدر قطرات دمائي في الأرض / ملموسة، من ضمن هذه الحركات حركات التحرّر في العالم العربيّ التي شهدها في الخمسينات وبداية الستينات، حتى وصلت إن لم أتمزّق ... كيف ستولد من قلبي/كيف إلى مرحلة الانتكاس والتراجع في حرب سأولد من قلبك يا شعبي/معين بسيسو»، حزيران عام ١٩٦٧. كمرلنغ، الفلسطينيّون ديوان (المعركة)، دار الفنِّ الحديث، ١٩٥٢، صيرورة شعب، ص٣٢٦ - ٣٢٥ وكانت هناك ص١٣٣. والشاعر يوسف الخطيب (تحدّيت أنّ اتجاهات يسارية في الضفّة الغربيّة وقطاع شعبي يباع، وموطني يباح، / وأن أغلي الحصى غزّة، وفي المهاجر العربيّة جاءت امتدادًا قوت أطفالي/صعاب دروبي، في الموات اجتبيتها/وقي الشوك والجلمود، والأفق من جهة لتيّار عصبة التحرّر الوطنيّ، التي كانت قد ورثت في مطلع الأربعينات الجسم العارى/ويا أيّها الجلاّد أوثقت معصمي/فمن العربيّ من الحزب الشيوعيّ الفلسطينيّ، ين يا جلاّد توثق إصراري،. يوسف الخطيب، ومن جهة أخرى امتدادًا لتأتيرات الأحزاب واحة الجحيم، دار الطليعة، بيروت، ط١، ١٩٦٤م، ص١٦٣-١٦٨. والشاعر حنًا بوحنًا: والاتجاهات الشيوعيّة اليساريّة في البلدان العربية المجاورة والنداء بالوحدة العربية «كيف العزاء وكيف يسلو الويلَ شعبٌ ثاكلُ/ عصفت بروحه الخطوب وصارعته نوازل/ من قبل عبد الناصر. مرجع نفسه ٣٢٢. ما زال يحملُ جرحَه في صدره ويطاولُ/ الشعر الفلسطينيّ، ص ٢٠٠. وتسير في درب الدماء على خطاهُ غوائل/ (٥) أنظر: الطريق، العدد، ١٠،١١، العدد نبتت كأنياب الوحوش تنوشه وتصاول/ أبدًا تطوف على الرقاب معاولٌ ومناجلُ». حناً أبو حنًا، ديوان نداء الجراح، دار العودة، ۱۹۷۰م، ص۱۲۱-۱۲۷؛ هذه النماذج مستقاة صفحاتها، وقد خصصت عددًا مميزًا لهم.

- نقلاً عن رقية زيدان، أثر الفكر اليساري في الخاصّ بـ«أدب المقاومة» بيروت، ١٩٦٨ . (٦) وكان للأخيرة دور بارز في نشر نتاجهم على
- (٧) القاسم، الديوان، تحت عنوان: «عزيزي.. إيفان ألكسييفتش أكتوبر، ص ٢٨١. (٨) جيدنز، أنطوني، بعيدًا عن اليسار واليمين،
- ترجمة شوقي جلال، مطابع السياسة، الكويت، ٢٠٠٢ . ص ٢٧٥ . نقلاً عن رقية زيدان.

أبناء شعبهم، مأساة التشرّد في الوطن وخارجه، وذاقوا مرارة الغربة وألم الظلم. اعتقلوا مرّات عديدة وسجنوا لمواقفهم الوطنيّة وبسبب كتاباتهم وقصائدهم وانضمّوا إلى الحزب الشيوعيّ وآمنوا بمبادئه ودافعوا عنه سنوات طوالاً (٩). وجميعهم تركوه في مراحلهم الأخيرة. لكنّ درويش قضى عمره منفيًّا، واتّسمت صوره الشعريّة بالحنين، ودارت معانيه حول استلاب الهويّة، على عكس أشعاره الأولى في مجموعاته الشعريّة الأولى(١٠). في حين أنَّ القاسم بقى يعاني ويكتب شعر الثورة على الاحتلال، من وطنه. أمَّا توفيق زيَّاد فقد التزم بالثورة أيضًا مع المواجهة بجرأة وشجاعة «من منطلقين؛ أوّلهما: كونه رئيسًا لبلديّة الناصرة؛ وطبيعة عمله تجعله يواجه يوميًّا الصراعات الداخليّة اجتماعيًّا وسياسيًّا واقتصاديًّا مع السلطة الحاكمة. وثانيهما: كونه عضوًا في البرلمان الإسرائيليّ، يحاور ويرد على اليمين الإسرائيليّ المتطرّف (١١). وفي مقارنة بسيطة لقصائدهم نجد أنّ الدوافع والمنطلقات هي عينها، إنّما عاش كلّ منهم مأساته بطريقة خاصّة.

لقد ذكر القاسم، كما درويش وزيّاد، صورة الأرض والفلاّحين والعمل والعمّال. كما برزت في أشعارهم العناصر البروليتارية بصورة مكثَّفة وغزيرة. لكنّ محمود درويش استطاع تخطّى مرحلة «الشعر النضائي» إلى آفاق أرحب وأوسع، بالمعنى الشعريّ والوجدانيّ، وبقى زيّاد والقاسم داخل «شرنقة القضيّة الفلسطينيّة»(١٢). وقد نالت القصائد التي غنّاها مارسيل خليفة لدرويش (جواز السفر، ريتًا) والقاسم (منتصب القامة أمشى، سجّل أنا عربيّ) شهرة واسعة، كذلك تلك التي غنَّاها أحمد قعبور لزيَّاد (أناديكم.. أشدّ على أياديكم). هؤلاء هم رسّامو لوحة المقاومة الفلسطينيّة شعريًّا في مراحل مختلفة، مع تفاوت ألوان النفي والتشرّد في تحرية كلِّ منهم.

#### ثانيًا: القاسم بين الواقعيّة والواقعيّة الاشتراكيّة والواقعيّة الجديدة

#### أ. الأدب الملتزم- الواقعيّة.

لا شكَّ أنَّ الواقعيّة وصلت إلى الفكر العربيّ متأخّرة عن زمانها الأوروبيّ، (ومتعثّرة وملتبسة في تعدّد مصادرها، ما جعلها تعطى أثارًا قليلة جعلها تنتقل سريعًا من حلم الثورة إلى انحطاط العلاقة التابع له» (١٣). وأوضاع الاحتلال في العالم العربيّ أشعرت هذه الشعوب بالنقص، ما فرض على أهل الفكر أن يدافعوا عن حقوقهم السليبة لتجاوزَه عبر الانتقال إلى هموم المجتمع. (١٤)

ومن الأسماء التي دافعت عن الواقعيّة بثبات وروّجت لها وجابهت خصومها: رئيف خورى الذى اعتبر أنّ رأس الأشياء التي يسأل عنها القلم هو تصوير الحقيقة، «الأدب الملتزم هو الذي يستعمل إمكاناته من أجل خلق إمكانات نقل المجتمع إلى حالة أفضل» و«القلم هو مسؤول اجتماعيّ.. إنّما هو مسؤول عن تصوير الحقيقة وواقع الحالي (١٥)، وعمر فاخوري القائل بتحرير عقل الانسان والأدب بالحديث عن الناس والوجود، ومحمّد مندور في دعوته إلى أدب ملتزم بقضايا الإنسان التي ترتبط بموقفه السياسيّ أكثر من ارتباطها بوعيه الإيديولوجيّ العامّ (١٦). من هذا الباب، نستطيع قراءة شعر القاسم: «أيها الملدوغ من حجرين مرّات عديدة!»

أعطنى إزميلك المسكوب من صلب المرارة/أعطني مطرقة..لغمًا..شرار/علني أصنع فأسًا من قصيدة ١(١٧)، فالوعى العامّ لقدسيّة القضيّة الوطنيّة، حتّم على الشاعر أن يقدر قيمة القلم وما من شأنه أن يعبر عن مأساة شعبه ومرارتهم فيجعله (إزميلاً ومطرقة ولغمًا وفأسًا، بما هي أدوات تحارب المحتلّ في مُعادلها القيميّ للقلم، في قدرتها لتغييريّة الثوريّة بدلالاتها اليساريّة، جاعلاً الريشة تماثل الشظيّة والحبر دمًا من دواة



ملأى بدم الجرحي: «جعلوا جرحي دواة، ولذا/ فأنا أكتب شعرى بشظيّه/ وأغنّى للسلام!». (١٨)

لا يمكن أن يحصى الحقل المعجميّ في أدب القاسم الذي يتعلّق بجعل القلم معادلاً موضوعيًّا للسلاح والمقاومة، فلا يخلو بيت أو قصيدة لا يمكن إلا أن تكون في لواء الواقعية الاشتراكية(١٩) التي تشير إلى الأدب المدافع عن المشروع السياسيّ للطبقة العاملة، وإلى الفنّ الذي يجعل هذه الطبقة حاملاً لمشروع التحرّر الإنسانيّ الشامل(٢٠)، إذ تطمح هذه النزعة إلى «إزالة الفرق بين العمل اليدويّ والفكريّ» (٢١). وانطلاقًا من هذا المبدأ، كان القاسم يؤمن بالكلمة ومفعولها في تحرير الذهنيّة الشعبويّة أوّلاً لترسم بوضوح خطوط نضالها. فالقاسم يدرك حجم الكلمة وأهميتها في توعية الفلاّح والعامل. لذلك آمن بالنضال والثورة من قبل العمّال وقد استقى أراءه من الثورة العلمية الاشتراكية لمبادئ ماركس-لينين، وبخاصّة في ما يتعلّق بالطبقة العاملة فيقول لينين: البروليتاريا تتعلم وتتربّى في غمرة نضالها الطبقي، وتتحرّر من أوهام المجتمع البورجوازي، وتزداد تلاحمًا على الدوام وتتعلّم مدى نجاحاتها (٢٢)٠ وأوّل سمات الواقعيّة الاشتراكيّة هو تأكيده على الوظيفة الاجتماعية للأدب، وعلى دوره في تحرير الإنسان والمجتمع، ومسؤوليّته

في الدفاع عن الإنسان المضطّهد. يقول في قصيدته «كلمة السرّ»: «للحبريا ولدي الحزين/ للحبر...هل تسمعون؟ للحبر.. رائحة ..الدم ( ٢٣). فدعوته هنا أقرب إلى أدب يتلمّس الثورة سبيلاً إلى رفع الظلم عن الإنسان التزامًا بقضاباه العادلة، وهذا «ليس دعوة جديدة، فقد مارسها الأدب العظيم في كلّ أطواره. (٢٤)

لذلك كان صوت الشاعر أي قصائده هي التي تعبّر عن التزامه أن يكون صوت الجماهير المقهورة في عهد معهم حتى الموت: «أنا عاهدتُ- حتّى الموت- أطفالي وآلهتی/ ولن يحظی بمعصيتی/ رسيسٌ عن رماد البعل.. يلهث خلف مركبتي!/ يشد خناقه صوتي/ويعصر قلبه صوتي/ ويقتله بلا موت/شروق الشمس!/ محمولاً على أكتاف أشعاري! / فُدُمْ للشعب يا صوتى!/ ودمُ للبعل..دمُ سيفًا من النار!/<sup>(٢٥)</sup>

هكذا عبر الشاعر عن التزامه قضايا الشعب في مختلف فئاته. وهذا يظهر تطوّر الوعى الإيديولوجيّ للأدب الذي التزمه، تماهيًا مع أدب ما بعد لقاء الطبقة العاملة بالماركسيّة، الذي يتّكئ على تصوّر جديد للعالم، فتلاحظ تراجعًا في الموقف الوعظيّ- الأخلاقيّ، وفي التصوّرات الطوباوية للواقع، ليصبح الشاعر ذا نزعة بروليتارية في علاقة مشخصة «تخوض صراعًا سياسيًّا من أجل تحقيق الثورة البروليتارية التي تحرّر الإنسان من قيود الاستغلال والاغتراب، والتي في تحريرها للبروليتاري تقوم بتحرير الإنسانيّة جمعاء (٢٦). يقول: «ما زالت لى.. نفسى../ وستبقى لى.. نفسى!/ وستبقى كلماتى .. خبزًا وسلاحًا .. في أيدى الثوّار ١١» (٢٧). إنّ «كلّ ما كان يعرفه الأدب البروليتاريّ في بداياته هو دعوته إلى ثورة يكون العمّال قوامها، وإلى سلطة سياسية تكون الطبقة العاملة هي المقرّر فيها. لكنّ هذه الدعوة الإيديولوجيّة الملوِّثة بآثار طوباويّة، لم تكن تملك إرثًا أدبيًّا خاصًّا بها، ولم تكن تحقّق غاباتها بسبب المسافة الفاصلة بين المثقّف الحالم والعالم المغمور ببؤس لا يسمح له بالقراءة». (٢٨)

(١١) رقية زيدان، أثر الفكر اليساري في الشعر الفلسطيني، ص ٢٣٨. (1Y) http://www.almodon.com/

culture/167593dc-d42b-4cc9-

(١٣) فيصل درّاج، الواقعيّة، بحث في الموسوعة الفلسفيّة، معهد الإنماء العربيّ، ط١، ١٩٨٨، ص ١٤٧١.

(١٤) وقد مهّد لها الكواكبي والأفغاني والطهطاوي، آخذين من النماذج الأوروبيّة مثالاً لتظهر التوعية حول أهميّة الأدب ومسؤوليّته.

(١٥) فيصل درّاج، الواقعيّة، بحث في الموسوعة الفلسفيّة العربيّة، ص

(١٦) يقول مندور: «جماهير عديدة من الشعب التي أصبحت لا تقنع من الأدب بالمتعة الجمالية أو بعملية الترويح والتنفيس عن مكبوتات النفس بل تطلب عملا إيجابيًّا وتضحية بالذات في سبيل

من ملايين الناس الغارقين في محن الحياة، نقلاً عن فيصل درّاج، ص

(۱۷) سميح القاسم، الديوان، قصيدة طلب انتساب للحزب، ص ٢٧٤.

(۱۸) الديوان، تعالى لنرسم معًا قوس فزح،

(١٩) من الشروط التاريخيّة الموضوعيّة التي أنتجت الواقعية الاشتراكية ولادة الطبقة العاملة وتنامى دورها في المجتمع البرجوازيّ وتحوّلها إلى قوّة سياسيّة واعية لذاتها... لقد ولدت الواقعيّة الاشتراكيّة كأثر للصراع الشامل بين البرجوازية والطبقة العاملة. م.ن،ص

(٢٠) فيصل درّاج، الواقعيّة الاشتراكيّة، بحث في الموسوعة العربيّة الفلسفيّة، ص ۱٤٧٤ ـ ١٤٨٥.

(٢١) لينين، في الثقافة والثورة الثقافيّة، ص ٧٨. خطاب ألقاه في المؤتمر الثالث لعامّة روسيا، تشرين الثاني ١٩٢٠.

(٢٢) لينين، في الثقافة والثورة الثقافيّة،

(۲۳) القاسم، الديوان، ص ٦٤٠.

(٢٤) فيصل درّاج، الواقعيّة الاشتراكيّة، ص

(٢٥) القاسم، الديوان، على أكتاف أشعاري، ص ٥٤٧.

(٢٦) فيص درّاج، الواقعيّة الاشتراكيّة، ص

(٢٧) القاسم، الديوان، قصيدة الديزان، أعلنها، ص ٤٨٠.

(٢٨) فيصل درّاج، الواقعيّة الشتراكيّة، ص



الفلسطيني، ص٢١٨ بتصرّف. (١٠) مثلاً (عصافير بلا أجنحة) ١٩٦٠ التي حذفت من ديوانه، يبرز فيها الغضب الثوريّ ويزداد حدّة في مجموعته (أوراق الزيتون ١٩٦٤ فيصور درويش النكبة وأثرها على الشعب الفلسطيني كذلك في مجموعته الشعرية (عاشق من فلسطين) ١٩٦٦، ويصل درويش الذروة في غضبه في مجموعته الشعرية «آخر الليل». وبعد خروج درویش من فلسطین فی

(٩) رقيّة زيدان، أثر الفكر اليساري في الشعر

السبعينات تنقّل بين المدن والمطارات وعاش في المنفى وأصبح يعرف أكثر من لغة. وفي هذه المرحلة يتجسّد في معظم شعر درويش حنين إلى الأرض إلى الفردوس المفقود نقلاً عن رقية زيدان،

#### ب. النزعة اليساريّة: الواقعيّة الاشتراكيّة \_\_\_

فى قصيدة «طلب انتساب للحزب» يستوقفنا الإهداء: «إلى ماير فلنر... وشيوعيين لا أعرف أسماءهم من أسيوط واللاذقية وفولفغراد ومرسيليا ونيويورك وغزمير، ومن جميع المدن والقرى وأكواخ الصفيح والعرائش... المتشبّثة بكوكبنا-بكرتنا الأرضيّة» (٢٩) لتكون الأخوّة في القضيّة الإنسانيّة هي الرابط المشترك بين القاسم وجميع من يؤمنون بمبادئ الحزب الشيوعيّ.

وفى تضاعيف القصائد نجد رمز اللون الأحمر في إشارة إلى الثورة البلشفيّة والشيوعيّين: وردة حمراء، الكوفيّة الحمراء، الراية الحمراء، التفّاحة الحمراء، كما في قصيدته «إلى ميخائيل غورباتشوف»: «إنّ لينين يحدّجك الآن مغتبطًا/راضيًا عن رضاه /هل تراه / جبهة تتألّق عالية في سماء الجباه /لا يريد الشفاه /لا يريد الغيار /إنّه واثق من رؤاه /واثق من خطاه لم يزل حالمًا بانقلاب المدار». لقد اعتمد القاسم الفنّ وسيلة متميّزة من وسائل المعرفة، كما جميع شعراء المقاومة «وهي وسيلة وحيدة في جنسها وليس لها مثيل، وإن كانت تنطبق عليها كلّ القوانين العامّة في نظرية المعرفة» (٣٠)، الذين استطاعوا ربط الفنّ والثورة ليؤدّى دورًا ثوريًّا في حركة الجماهير(٣١)، مستخدمًا الكثير من الرموز الدينية والأسطورية والنضالية التي تجسّد البطولة بما تشكّل مخزونًا معرفيًّا في إيحاء اسم بطل أو معركة.

#### ثالثًا: ظاهرة الحذف في شعر القاسُم

من سنّة التطور في الحياة التبدّلات والتغيرات، فليس ثمّة موقف لا يمكن أن يهتز إذا أردنا وضعه ضمن ظرفيّته والمواقف المرافقة، وثمّة كثير من الأدباء يتنكّرون لبواكيرهم إمّا نتيجة تغيير في مواقفهم أو في رؤيتهم الفنيّة. وهذا التنكر يترجم حذفًا للقصائد بين حذف القصيدة الكاملة والكلمة وبعض المقدّمات

ما نجده في مجموعات القاسم الشعرية التي تمّ نشرها في مراحل سابقة. وقد برزت ظاهرة الحذف في شعر القاسم حين تغيّرتُ مواقُفه السياسيّة والفكريّة متأثّرًا بما طرأ من تحوّلات جوهرية في الحياة السياسية والفكرية العربية والعالمية، «إذ أقدم على حذف أجزاء من تراثه الشعريِّ حين وجد فيها ما يُناقضُ مواقَفه الجديدة. وتعود معظم القصائد المحذوفة إلى الستينات والسبعينات من القرن الماضي، وهي المرحلة التي شهدت ميلاد الشعر المقاوم في الأرض المحتلّة» (٣٢). وحين حاول أحد طلاّب الدراسات العليا في فلسطين كتابة دراسة نقدية حول شعره المحذوف، أبدى القاسم استياءه من الأمر رافضًا إِيَّاه (٣٣)، ولريّما اعتبر أنها أخذت تناقض مواقفه الجديدة وتتنافى مع رؤيته الشعريّة المستمدّة من التنظيرات النقديّة للمعاصرة والحداثة. وهذا يعنى أنّ بعض الشعر المحذوف يمثّل مرحلة من نضوج الشاعر فكريًّا وسياسيًّا وجماليًّا. «ونقرأ هذا الحذف في الإطار الذي ولدت فيه الواقعيّة الجديدة كموقف يدافع عن الإنسان الشامل أو عن الإنسان الكونيّ من دون النظر إلى موقعه الطبقيّ أو انتمائه الإيديولوجيّ، ما أسهم في تحرّر الاسم بالتخلّي عن هذا القديم الذي أسره، وكأنّ تجربة الحرب والفناء جعلا هذه الواقعيّة تعود إلى جوهر

والإهداءات التي تضمّنتها البواكير. وهذا

الإنسان، أكثر ممّا تركّز على طبقته، لهذا اهتمّت بالإنسان في حاضره فأقصت

سميح القاسم إنّها مُجَرّدُ منْفَضَة في شعر سميح القاسم



كلّ الأزمنة، ولم تحتفظ إلاّ بالزمن الراهن أو المعاش.. تاركة الزمن القادم للإيديولوجيا التبشيرية وتاركة الزمن القديم للإيديولوجيا الرومانسيّة. وبدءًا من الإنسان في حاضره، مارست الواقعيّة دورها وطرحت أسئلة الحاضر والإنسان... وبسبب التزامها الإنسان الشامل، استبدلت البطل الإيجابي والإنسان العادي البسيط الذي يعيش ظلم المجتمع ويعانى قلقه الكوني. وبسبب التقاطها لمستجدّات الحياة، تنكّرت للمعايير الجماليّة السائدة، وسعت إلى استخلاص أدواتها ومعاييرها الفنية من الواقع الذي تمايزه في خصوصيته وتمايزه (٣٤). تجلّى ردّ الواقعيّة الجديدة في أمرين: إعادة الاعتبار إلى الدور الأخلاقيّ للفنَّان والكاتب، والتأكيد على اللحظة الأخلاقيّة في الأعمال الأدبيّة؛ ومن ناحية ثانية البحث عن أساليب فنيّة جديدة. «الواقعيّة الجديدة تبحث عن حلول الأسئلة الفنيّة في قالب الواقع المعاش (...). لذا كان بحثها عن الشكل لا يدور في مدارات التجريد أو في فضاء التجديد المبهم، إنّما كان يتم من وجهة نظر الجماهير الشعبية التي تعيش هذا الواقع». (٣٥)

فمعظم القصائد المحذوفة عند سميح القاسم كانت في: «أغاني الدروب» «ديوان» «الحماسة» بأجزائه الثلاثة، أي في المرحلة التي حمل فيها الشاعر لواء الثورة والمقاومة باسم أبناء شعبه، وصوّر همومهم وآمالهم وتحديهم للمشروع

التشكيل المعالى

الصهيونيّ المتمثّل بدولة الاحتلال. فالشعر المقاوم يمثل ظاهرة فريدة في الشعر العربيّ الحديث، لا يمكن للتغيرات المختلفة أن تمحوه من ذاكرة الجماهير العربية، وإن حذف سميح القاسم ديوان «مواكب الشمس» من أعماله الكاملة ١٩٧٣، وقصائد مختلفة من الأعمال الكاملة عام ١٩٩١(٣٦)؛ وثمّة بالتالي فروق ملحوظة بين الأعمال الكاملة التي أصدرتها «دار الهدى» عام ۱۹۹۱ وتلك التي أصدرتها «دار العودة» عام ٢٠٠٤، وهاتان الطبعتان تختلفان بدورهما عن «ديوان سميح القاسم» الذي صدر عن دار العودة ۱۹۷۳ (۳۷). ولنّ

نتناول هنا ما حذف قسرًا من قبل سلطات

الاحتلال لأنها فرضت بالقوّة. (٣٨)

١. لقد حذف القاسم القصائد التي صورر بها تيجان الملوك وشبهها بحذوة الحصان التي يصنعها الأعداء. وفي هذا ما يشكّل إساءة للنظام العربيّ الرسميّ والعلاقات العربيّة «لو هَزَنا أن يُصنعُ الأعداءُ/تاجَ ملوكِ يُعرُبُ.. من حَدُوةِ الحصَانُ/ما أصبَحَتْ حبيبتي وجهًا مِنَ الدخان/» (٣٩). ولطالما كان حلم القاسم أن يزور الصحراء العربية ويتمتّع بجمالها. وبما أنّ الظروف تغيّرت كان لا بدّ له من هذا الحذف ليتسنّى له تحقيق حلمه.

٢. حذف الشاعر بعض الكلمات والعبارات خشية الاتهام بالمباشرة والنثريّة، وقد أشار إلى مثل هذه العبارات في أثناء حديثه عن قصيدة «ليلي العدنيّة».

٣. حذف الشاعر بعض المقدّمات التي صدر بها دواوينه الشعرية أو قصائده المختلفة .ففي ديوان «دَمِي على كفّي» حذف مقتطفات من أقوال المسيح: قد أتت الساعة ليتمجّد ابن الإنسان. الحقّ الحقّ أقول لكم إن لم تقع حبّة الحنطة في الأرض، وتمّت فهي تبقي وحدها، ولكن إذا ماتت فهي تأتي بثمر كثير. إن كانوا قد اضطهدوني فسيضطهدونكم ،وإن كانوا قد حفظوا كلامي فسيحفظون كلامكم.

كما حذف القاسم أيضًا الآيات القرآنية

التي صدّر بها ديوان «أغاني الدروب»، وتوحي بالبعث. إنّه استخدم هذه الآيات للإيحاء بأنّ هناك ثورةً وبعثًا جديدًا، سينطلق من الأنقاض وسيحاسب هؤلاء المحتلين الغافلين عن تطلّعات أبناء شعبه وآمالهم.

٤. قد يكون العامل الإيديولوجيّ من أكثر العوامل تأثيرًا في بروز ظاهرة الحذف في شعر القاسم، إذ إنّ كثيرًا من محذوفاته يدور من حيث المضمون حول الفكر الماركسي،

(٢٩) سميح القاسم، الديوان، طلب الانتساب للحزب، ص ۲۷۱.

(٣٠) الجديد ، ياسين جعفر، الأدب والفنّ في أفكار وممارسات لينين، ع ١ ، ۱۹۷۷ ، ص ۲۵.

(٣١) أنظر: لينين من كتاب (خالد إلى الأبد) دار التقدّم/ موسكو ، الطبعة العربيّة ، ص ٣٦٨، نقلاً عن محمّد البزراوي، سميح القاسم، دراسة نقدية في قصائده المحذوفة، ص٩.

(٣٢) محمّد البزراوي، سميح القاسم، دراسة نقدية في قصائده المحدوفة، ص ٩. (٣٣) من مقدّمة المشرف على دراسة محمّد

بزراوى د. عادل القسطة إذ عبر الشاعر القاسم عن رفضه الكتابة في هذا الموضوع... على الرّغم من أنّ الشعر المدروس في المحصّلة النهائيّة هو شعره ويمثّل- أراد أم لم يرد- جزءًا من كيانه الأدبى بما يحويه من قيم أدبية وجمالية وفكرية وسياسية ومرحلية، بل إنّه شعره الذي طالما اعتزّ به في الماضى القريب لأنه مثل مواقفه من الاحتلال ومن الصراع الوطنيّ والاجتماعيّ الذي قادته الحركة الوطنيّة الفلسطينيّة المعاصرة، فليس بوسع الشاعر إنكار هذا الشعر أو التنكّر له بسبب اختلاف الظروف واختلاف مواقفه ووجهته الأدبيّة والفكريّة. مرجع سابق. ص ۱۰.

(٣٤) فيصل درّاج، الواقعيّة الجديدة، ص

(٣٥) فيصل درّاج، الواقعيّة الجديدة، ص

(٣٦) وكذلك فعل محمود درويش بديوان (عصافير بلا أجنحة) في أعماله الكاملة، ١٩٨٣ محمّد بزراوي، سميح القاسم، دراسة نقدية في قصائده المحذوفة، ص ١٤.

(٣٧) لم يتضمّن الأخير أيًّا من قصائد (مواكب الشمس، وتبدو مثل هذه الفروق

الزمانُ، وترسم الأقدارُ/». لقد أطلق القاسم هذه الصرخة عام ١٩٦٧ يومَ كان شيوعيًّا، ولكنّه حذفها بعد أن ترك الحزب. كذلك حذف غيرها من منطلق رؤبته الفنيّة المرتكزة إلى النظريّة الماركسيّة التي ترى «أنّ الفنان يحقّق والاختلافات بشكل أكثر وضوحًا في طبعتى «أغانى الدروب» وكانت أولاهم قد أصدرتها شركة المكتبة الشعبية في الناصرة، ١٩٦٤ وفيها إشارات إلى الصفحات التى حذفها مقصّ الرقيب الصهيوني، كما تضمنت أيضًا القصائد التي حذفت من الطبعة الثانية. وأمّا

ثانيتهما فقد أصدرتها دار العودة في

فروق ظاهرة بين طبعة آذار ١٩٦٩

وطبعة تموز من العام ذاته. نقلاً عن

بيروت. ١٩٦٤ ولا يختلف ديوان «ويكون

أن يأتى طائر الرعد، عن سابقه، فهناك

والحزب الشيوعي، والثورة الاشتراكيّة:

«الشرق في غده نهارٌ صاعدٌ والغربُ

في غده دجيً تنهارُ/عَلمُ الشيوعيّينَ ...

أيُّة خرقة تبقى، غداةَ يهزَّهُ الأحرارُ؟/

عَلمُ الشيوعيّين.. خلف هديره يمشى

محمّد بزراوی، ص ۲۰. (٣٨) لقد عمدت سلطات الاحتلال منذ العام ١٩٤٨ إلى تكريس سياسة أدبيّة تتّفق ومصالحها الاستيطانية لاستهداف الهوية العربية لأبناء الأرض المحتلة تمهيدًا لتذويبهم في المجتمع الجديد الذي فرض عليهم بالقوّة. وقوامُ هذه السياسة الأدبيّة هو تلك المضامين المتمثّلة في الموضوعات الهابطة مضيقة الخناق على الشعراء باعتقالهم حينًا، وبفرض الإقامة الجبريّة عليهم حينًا آخر، كما أقدمت على نفى آخرين من قراهم إلى أماكنَ بعيدة نسبيًا مستهدفة بذلك روحهم الوطنية وتوجهاتهم القومية وصدقهم الأخلاقيّ في تصوير ما حلّ بشعبهم. وبخاصّة كانوا يعمدون إلى حذف المقاطع التي تتعلّق بالعودة التي يحلم بها الفلسطينيّ مع انطلاقة الثورة الفلسطينيّة المسلّحة ١٩٦٥ «والتفاف الجماهير العربية حولها بعد الهزيمة التي مُنيت بها الأنظمة العربيّة» للحيلولة دون تنامى الشعور بوحدة المصير الفلسطيني بين الداخل والخارج وإمعانًا في التجزئة والتمزّق الشعوريّ والوجوديّ الذي يحسّ به الفلسطينيّون في داخل الحصار. (٣٩) القاسم، من ديوان دخان البراكين.

حيث تناول الناقدُ بيروت في شعر

الماغوط ومحمّد الفيتورى وسميح

أدونيس وخليل حاوي ومحمّد

القاسم ونزار قبانى والشاعر

القرويّ. والبحث بعنوان «سميح

القاسم: بيروت الخائنة) ص

(٤٨) جان طنوس، بيروت بأقلام

الشعراء، ص ١٢٩. (لفّ لي

سيجارة يا طانيوس شاهين/أنا

قادم لأشمت معك/نشمت؟ لكن

يمن؟/ يحجل صنين الهارب من الموت/ إلى متاريس صهيون على

جبل الشيخ/ نشمت؟ لكن بمن؟/

شمبانيا في كوكتيل بنتاغوني/»

الأعمال الشعريّة الكاملة، م٢، دار

العودة، بيروت، ط١، ٢٠٠٤، ص

٢٢١. فحجل صنين بحسب تحليل

الناقد طنوس في أغنية فيروز ترمز

متاريس إسرائيل، وسياسة البنتاغون

إلى الأحزاب اليمينيّة الهاربة إلى

الأميركيّة، ص ١٢٩.

(٥٠) : (يدفع غضبي بقوّات إنزاله

الصاعقة/ على خليج جونية

رجال البحرية الأميركية»،

المنفرج / كفخذى قحبة/ تنتظر

القاسم، الأعمال الشعرية الكاملة،

الشعراء، ص١٣٢. وقد ذكّر في

هذا الصدد مفاخرة أحد الزعماء

الفلسطينيين مباهاته: (إنّ طريق

فلسطين تمرّ بجونية»، معتبرًا أنّ

هذه إهانة أخرى من الفلسطينيين

يمسخ الآخر ويحيله إلى شيطان أو

الاجتماعيّ. مدخل إلى سيكولوجيّة

العربيّ، بيروت، ط١، ١٩٧٦، ص٧٠\_

٧١، نقلاً عن بيروت بأقلام الشعراء،

جاء في ديوان القاسم: «بذقن غير

حليقة/ بلا حقائب ولا نقود/يستقلّ

جبران أوّل طائرة/ ويغادر موته

عائدًا إلى لبنان، لأنّ الفالانج/

يسحبون سلماه الغالية من شعرها/

ليبيعوها في نوادي نيويورك الليليّة/

سميح القاسم»، الأعمال الشعرية،

م۲، ص ۲۲۳، ۲۲٤.

ص ۱۳۷–۱۳۸

(٥٤) جان طنوس، بيروت بأقلامهم،

الإنسان المقهور». معهد الإنماء

(٥٣) بيروت بأقلامهم، ص١٣٩. وقد

من منطق الحقد المَرضيّ الذي

(٤٩) م.ن، ص ١٢٩.

م۲، ص ۲۲۲.

(٥١) جان طنوس، بيروت بأقلام

إلى عاهرة ص ١٣٢.

(٥٢) مصطفى حجازى، «التخلّف

بأوردتنا المفرقعة./ زجاجات

.107-170

سعادته وأدبه بالتصاقه التامّ مع الحزب، ومع العمّال، ويرى نفسه مجرّد عامل في مجال الفنّ والأدب»، وهو الموقف الذي دعاه إلى التغني بالطبقة العاملة في، إحدى قصائده المحذوفة حيث يقول: فتقحّمُوا الصّعبَ العَصيبَ تقحّمُوا/ بالرايةِ الحَمراءِ.. يا عُمّالُ!/عزمُ المطارق والمناجل عزمُكم/فتقدّموا. ما في الحياةِ مُحَالُ/ولتنشدُ الشعوبُ مارش المجد للعمّالُ (2).. وترافق ذلك مع إعلانه موقفًا مماثلاً على مستوى التنظير ات الأدبيّة والنقديّة، من الواقعيّة الاشتراكيّة، التي ترى ضرورة التزام الشاعر بموقف فكريّ.

كتب القاسم هذه القصائد في إطار موقعه الفعليّ في الحزب الشيوعيّ، في المرحلة التي شهدت المدّ الثوريّ الشيوعيّ على الصعيد العالميّ، ومن ثمّ حذف تلك التي مجّد فيها «لينين» والشيوعيّة والثورة البلشفيّة. كان الشاعر يؤمن «أنّ الطريق الصحيح أمام حركة التحرّر العربيّ هي في ممارسة مبادئ الاشتراكية العلمية»، لكنّه عبر من ثمّ عن «خيبته من إخفاق المشروع الاشتراكي والمشروع القومي والمشروع الوطنيّ. وتمثّلت هذه التغيّرات على مستوى الشعر بمظاهر جديدة أعلنت عن نفسها متّخذة من الغموض وسيلة لتغليف عواطفه المتدفّقة، فلم يعد من مبرّر لوجود اللغة المباشرة التي لازمت الشعر الجماهيريّ؛ وكان لا بدّ من استحداث لغة جديدة تلائم همومه الذاتيّة التي تفجّرت حين تعرّضت أحلامه للتصدّع والتفكّك، إذ إنّ اللغة ترتبط ارتباطًا وثيقًا بوظيفة الشعر». (٤١)

وهنا لا بدّ لنا من التساؤل هل ينتقص الحذف من قيمة الشاعر كرجل لا يحافظ على ثوابته؟ أم من قيمة أعماله الشعريّة؟ فالردّ على السؤال قد يكون قاسيًا لأنّ القضية لم تتغير، فما الذي غيره؟ هل هي الظروف المرافقة التي أدّت إلى خيبة أمله في المرحلة التي شهدت استشراء مرض «السلام غير العادل» الذي تشرّعه القوي. «إنّ ما هو مأساويّ في لحظة الولادة الرسميّة للواقعية الاشتراكية هو الخلط بين السياسة الثقافيّة والنظريّة الأدبيّة، وضياع الحدود بين الذاتيّ والموضوعيّ <sup>(٤٢)</sup>، وهذا ما جعل

الكثيرين يقعون في مصيدة... إذ لم تستطع الواقعية الاشتراكية إقامة علاقة صحيحة بين المضمون الجديد وشكله، فأجهضته في قوالب تبسيطيّة قديمة (٤٣). لذلك نجد أنّ القاسم توجّه في كتاباته اللاحقة، بعد خيبته، إلى الواقعيّة الحديدة، لأنّها لا تتّكيُّ على قاعدة إيديولوجيّة سياسيّة مغلقة، وهذا ما ساعدها والواقع الاجتماعيّ، وبين موضوع الفنّ والرؤية الفنيّة... فالواقعيّة الجديدة كسرت الكثير وعظمته قائمتان في المواضيع البسيطة مثلما هما قائمتان في المواضيع الكبيرة، الشهيرة، وأنّ البطولة التي لا تُرى يحقّقها مجهولون لا تغاير بطولة الجماهير إن لم تكن أكثر نبلاً وأصالة(٤٤). لذلك قد نستطيع القول إنّ هذا التبدّل في وجدان والإيديولوجيّ محليًّا وعالميًّا.

#### ج: أدب القاسم في مصيدة النقد، لبنانيًّا وعربيًّا َ\_\_\_

وفي لبنان، كانت لقصائد القاسم أصداء إيجابية أيضًا، وبخاصة بين اليساريين الذي حضنوا القضيّة الفلسطينيّة وشعراءها: فلقبه الناقد محمّد دكروب بـ«الشاعر العملاق»؛ والباحث إميل توما بـ«الشاعر النبوئي»؛ والأديب ميشال سليمان بـ شاعر الملاحم و«شاعر المواقف الدراميّة» و«مارد سُجنَ القاسم وجه له فرادة النبوّة».

على إقامة توافق صحيح بين الوعى الفنّى من المعايير، وأظهرت أنّ مأساة الإنسان وبيّنت أنّ البطولة الإنسانيّة تستظهر في جوانب مجهولة مثلما تستظهر في المعارك الشاعر، كما في رؤيته إلى الأمور، ناتج عن خيبات متكرّرة عن الالتزام السياسيّ

في حين نحد أنّ الباحث د. حان

طنّوس (٤٦)، كان له رأى مختلف معارض

كليًّا لمن سبقه من النقّاد الباحثين

اللبنانيّين، في كتابه «بيروت بأقلام

الشعراء (٤٧)، الذي يتضمّن بحثًا عن

شعر القاسم تناول فيه بيروت، وقد

عالحه من منظور التحليل النفسيّ للأدب

وبخاصة سيكولوجية الإنسان المقهور

في ظلّ الظلم الذي ألمّ بالفلسطنيّين

في بلادهم، فيجد أنّ شعر القاسم حين

تناول طانيوس شاهين في قصيدته «دبكة

الموت» كان أقرب إلى الشامتين «بحشد

الرموز الكفاحيّة للقول إنّ بعض الأحزاب

اليمينيّة خونة لا يمكن الوثوق بها» (٤٨) في

نصوص «متهافتة فنيًّا... وتحويل ما يسمّى

الشعر إلى موضوع تاريخيّ بحت» (٤٩)؛

وما أشار إليه الناقد طنّوس أيضًا هي

العبارات المهينة التي استخدمها سميح

القاسم بحقّ لبنان، حين شبّه «خليج

جونية بفخذي قحبة»(٥٠) «فهى لا

تمسّ فقط لبنان إنّما تمسّ العروبة في

الصميم.. وكأنّ الشاعر تعوّد منطق

الاجتياح والاستباحة» (٥١)، معتبرًا «أنّ

لبّ الشعور الاضطهاديّ هو التفتيش عن

مخطئ يحمل وزر العدوانية المتراكمة

داخليًّا، ليصبح العدوان مشروعًا» (٥٢).

كذلك حين «اتّهم اليمينيّين بأنّهم يبيعون

نساءهم في نوادي نيوپورك» (٥٣). وفي ما

يتعلّق بحرب الإخوة، رأى الناقد طنّوس ﴿ أَنَّ

الشاعر لم يكن موضوعيًّا بل منحازًا الى

موقف القبيلة، ولم يكن كالمثقف اليساري

كريم مروّة الذي اعترف بأخطاء جسيمة

وقعت فيها الحركة الوطنية والمنظمات

الفلسطينيّة (...) وأنّ بكاء القاسم كان

أقرب إلى زجلية اصطناع البكاء مستغلا

رموزًا لبنانيّة، مشوّهًا الحقائق، متعصّبًا

لأقليّته الطائفيّة، متّهمًا رجال الفالانج

(حزب الكتائب) بجهلهم العربيّة،

وتنكّرهم للعروبة» (٥٤). وهنا، لا بدّ لنا

من القول، أنَّه مهما بلغت صوابيّة القضيّة

الفلسطينيّة على المستوى الإنسانيّ العامّ

وليس فقط على مستوى العروبة، لا يحقّ

لأحد مهما علا شأنه أدبيًّا أو سياسيًّا، أن

يشتم بلدًا استضافه ودعم قضيته، فلا

يخلو بلد من الانقسامات، لكن لن يقبل

اللبنانيّون- أكانوا مؤيّدين أو معارضين-

بأن تُهرق كراماتهم وتستباح أعراضهم

تناول العديد من النقّاد شعر القاسم ونثره (٤٥)، في العالم العربيّ وفي العالم الأبعد، وأطلق عليه العديد من الألقاب: فلقبه الناقد المصرى رجاء النقاش بـ شاعر الغضب الثوريّ ؛ ولقبّه شوقى خميس بـ«شاعر البناء الأوركستراليّ للقصيدة»؛ والدكتور عبد الرحمن ياغي بـ«شاعر الصراع»؛ وهو الشاعر الوحيد الذي تظهر في أعماله ملامح ما بعد الحداثة في الشِّعر العربيّ، تقول الباحثة د. سلمى الخضراء الجيوسي.

في قمقم»؛ والناقد حبيب صادق: «لسميح

على مذابح شعر القضية- أيّ قضية-مهما سمت، فاحترام كرامات الأوطان واجب ملزم قبل أن يكون قيمة مضافة، والأجدى إهراق الحبر وتسليط سيفه على رقاب الأعداء فقط وليس في وجه من فتح أبواب مدينته لهم. ولكن قد يشفع للقاسم ريّما أنّه من حبّه الشديد لوطنه اعتبر أنّ الجميع يجب أن يعتبر وطن الشاعر أولوية، متناسيًا أنّ لهم أوطانًا يجب أن يصونوا كراماتها.

- (٤٠) رقية زيدان، أثر الفكر اليساري في
- الشعر الفلسطينيّ، ص٧٣. (٤١) شربل داغر: حوار مع سميح القاسم، مكاشفة جارحة مع الصوت الصارخ قي برية العرب الفجر الأدبيّ ع شباط.
- (٤٢) فيصل درّاج، الواقعيّة الاشتراكيّة، بحث في الموسوعة العربيّة الفلسفيّة، ص ١٤٧٧.
- (٤٣) فيصل درّاج، الواقعيّة، بحث الموسوعة العربيّة، ص ١٤٧٤.
- (٤٤) فيصل درّاج، الواقعيّة الجديدة، بحث في الموسوعة العربيّة الفلسفيّة، ص ١٤٨٩.
- (٤٥) جاء في تقديم طبعة القدس لأعماله الصادرة عن دار (الهدى)، ط١، ١٩٩١؛ ثمّ عن دار «الجيل» البيروتية وددار سعاد الصباح القاهريّة: ‹شاعرنا الكبير سميح القاسم استحقُّ عن جدارة تامّة ما أطلِقَ عليه مِن نعوت وألقاب وفاز به من جوائز عربيّة وعالميّة، فهو «شاعر المقاومة الفلسطينيّة» وهو دشاعر القوميّة العربيّة».
- (٤٦) جان طنوس، أستاذ أكاديمي وباحث متخصص في التحليل النفسيّ للأدب. له باع طويل في هذا المجال وتتصف كتبه بالأكاديميّة والرصانة العلميّة. ويعتبر من النقاد الجريئين.
- (٤٧) بيروت بأقلام الشعراء، صراع القمّة والهاوية، صادر حديثًا عن دار سائر المشرق، بيروت ، ٢٠١٤،

#### المصادر والمراجع

- القاسم، سميح: الأعمال الشعرية الكاملة، دار العودة، بيروت، ط١، ٢٠٠٤ القاسم، سميح: ديوان سميح القاسم، دار العودة، بيروت، ط١، ١٩٨٧.
- جيدنز، أنطوني، بعيدًا عن اليسار واليمين، ترجمة شوقى جلال، مطابع السياسة، الكويت، ٢٠٠٢ درّاج، فيصل: الواقعيّة الأشتراكيّة،
- بحث في الموسوعة الفلسفيّة العربيّة، معهد الإنماء العربي، ط١، ١٩٨٨. درّاج، فيصل: الواقعيّة الجديدة، بحث
- في الموسوعة الفلسفيّة العربيّة، معهد الإنماء العربيّ، ط١، ١٩٨٨.
- درّاج، فيصل: الواقعيّة، بحث في الموسوعة الفلسفيّة العربيّة، معهد
- زيدان، رقية: أثر الفكر اليساري في الشعر الفلسطينيّ، دار الهدى، حيفا،
- طنوس جان: بيروت بأقلام الشعراء، صراع القمّة والهاوية، دار سائر المشرق، بيروت، ٢٠١٤. محمّد بزراوی، سمیح القاسم، دراسة
- نقدية في قصائده المحذوفة، دراسة أعدت لنيل شهاد دبلوم الدراسات العليا من حامعة النحاح الوطنيّة، فلسطين، إشراف الدكتور عادل الأسطة، ٢٠٠٨. مصطفى حجازي، التخلّف الاجتماعيّ. مدخل إلى سيكولوجية الإنسان المقهور، معهد الإنماء العربي، بيروت،
- http://www.al-najaf.org/resalah/12/06 palastine2.htm http://www.almodon.com/ culture/167593dc-d42b-4cc9-a33b-0536aae7c8ec#sthash.IOISDvaX.

# مل يأتي الترياق مذه المرّة من تونس؟

#### عُود إلى الربيع العربيّ

#### د. أمين ألبرت الريحاني

ثمّة نقطة جوهريّة في الذي حدث مؤخّرًا في تونس. الحزبان المتنافسان في الانتخابات البرلمانية التونسية ربما اختلفا على كلّ شيء إلاّ على مسألة واحدة: اللعبة الديمقر اطيَّة؛ فقد اتفق الحزبان، أو التيّاران الرئيسيّان في البلاد، أي حزب نداء تونس (العلمانيّ) وحزب اليقظة الإسلاميّة (الدينيّ)،

على الاحتكام إلى الانتخابات النيابيّة لتحديد من هو صاحب الحقّ في الوصول إلى السلطة. يبقى الشقّ الأهمّ من القصّة، وهو أنّ الديمقر اطيّة التي اتّفقا عليها قد نجحا في تطبيقها، وفق ما جاء في وسائل الإعلام التونسيّة والدوليّة، بحسب المواصفات الآتية:

- ١. تمّت العمليّة الانتخابيّة بشفافيّة عالية من قبل الفريقين السياسيّين.
- ٢. أقرّت اللجان الشعبيّة المراقبّة للعمليّة الانتخابيّة في فترة سبقت تلك العمليّة ورافقتها بسلوكيّة سياسيّة راقية قلّ نظيرها في تونس منذ الاستقلال، كما قلّ نظيرها في العالم العربيّ منذ زمن طويل.
- ٣. اعتمدت الدولة أحدث وسائل الفرز واحتساب الأصوات ضمن التقنيّات الجديدة المستعملة في مثل هذه المناسبات في الدول المتقدّمة.
- ٤. لم تشهد تلك الانتخابات أيّ مظهر من مظاهر العنف أو أسلوب من أساليب التخلّف السياسيّ، بل على العكس أتبت الفريقان قدرة متميّزة لاستيعاب اللعبة الديمقراطيّة بأرقى مظاهرها المتقدّمة.
- ه. فور إعلان النتائج قام حزب النهضة الإسلاميّة بتقديم التهاني لحزب نداء تونس، وانتقل الفريقان إلى المعركة السياسيّة التالية، وهي معركة رئاسة الجمهوريّة.

نعم، هذا الكلام لم يأتِ من الدول الأكثر تقدّمًا وتحضّرًا في العالم، بل أتى من دولة عربية أدركت أن معضلتها السياسية تبدأ في الاحتكام السلميّ والسياسيّ إلى ما يريده الناس وما يقرّه الشعب، وأن ربيعها العربيّ لن يكون ربيعًا إن حاول أيٌّ من الفريقين أن يفرض نفسه بالقوّة على الآخر.

أدرك حزب نداء تونس، كما أدرك حزب النهضة الإسلاميّة، أنّ نجاح العمل الوطنى، أيًّا كان هدفه، لا يمكن أن يخدم الوطن، إن لم يبدأ من احترام المواطن. فاحترام المواطن هو اللبنة الأولى لنجاح أيّ عمل سياسيّ. وهذا يستوجب أخلاقيّة رفيعة المستوى في الممارسات السياسيّة الوطنيّة. وهذه الأخلاقيّة تُتَرجَم سلوكًا في الممارسة والتطبيق. وهذا السلوك يمارس على المستويين الفرديّ والجماعيّ، الشخصيّ والحزبيّ، الذاتيّ والعامّ، المحلّى والوطنيّ. هذا هو سرّ نجاح التّجربة التونسيّة. فهلا تعلمنا منها؟



في لبنان لا نأخذ بعين الاعتبار صَون «لبنانيتنا»كما هي الحال في تونس.

نحن وتونس نلتقي في العديد من الخصائص المشتركة، أذكر منها:

- لبنان وتونس بلدان صغيران ينتميان إلى العالم العربيّ، ويتفاعلان معه بصيغة أو بأخرى؛ وفي مطلق الأحوال، هما يتحسّسان معنى الانتماء العربيّ كجزء لا يتجزّأ من هوّيتهما الوطنيّة.
- تونس ولبنان موطنان فتيّان، يعودان بجذورهما إلى تراث تاريخي قديم ومشترك يمتد حتى الفينيقيين، والأساطير بينهما، وتحديدًا بين صور وقرطاجة (أو قرطاج) تكفى لخلق صور رائعة من الاعتزاز الوطني والتألق الحضاري قديمًا







- لبنان وتونس ينتميان إلى العالم الفرنكوفوني، وكأننا نتبارى بصورة أو بأخرى للإفادة من هذا الانتماء الحضاريّ الآخر، أدبًا وفنيًّا وفلسفةً وتراثًا مشتركًا ننعم بمضامينه وثناياه لتوظيفه لمزيد من الخلق والابداع.

- تونس ولبنان دولتان متوسّطيّتان يعرفان معنى التفاعل الحضاري وتناغمه وتشابكه بين عالمين متنباینین متناقضین، علی غیر صعيد. لكنّ لبنان وتونس يريدان، منهما والعالم الآخر على حوض المتوسّط، العالم الأوروبيّ في

فهلا تعلّمنا؟ وهلاً يأتينا الترياق من تونس من أجل إحياء ربيع لبناني عربيَ تليد؟

نظرته الحديثة إلى أهميّة التعاون بين شعوب المتوسّط.

- غنى التراث الأدبى المعاصر لكلّ من لبنان وتونس يؤهّل كلاّ منهما لمثل هذا التفاهم المشترك، والتعاون المشترك الذي لا بدّ أن يؤدّي إلى نتائج إيجابية لخيرهما وخير سائر شعوب المنطقة ودُوَلها.

رغم ذلك، نرى نضجًا سياسيًّا يطلّ على تونس، ولا نراه في لبنان. نلاحظ تقدّمًا في السلوك السياسيّ التونسيّ، ولا نلاحظه فى لبنان. نلمس احترامًا للإنسان التونسي،

قيمةً لمعنى «التونسيّة» وصيانتها في تونس، ولا نُوفَق في العثور في لبنان على قيمة معنى «اللبنانية» وصيانتها. نهتدى إلى جوهر «المواطنيّة» التونسيّة في تونس، ويا للأسف لا نهتدي إلى جوهر «المواطنيّة» اللبنانيّة في لبنان. لماذا؟ لماذا نجح المواطن التونسيّ

في بلورة علاقته بوطنه، ولم ينجح المواطن اللبنانيّ بعد؟ قد نبرّر إخفاقنا بأنّ لبنان موجود في محيط يتخبّط في تقلّبات سياسيّة إقليميّة أكبر من قدرته على استيعابها. لكنّ تونس أيضًا، وربّما بنِسَب مختلفة، موجودة هي الأخرى في محيط مماثل.

وما نزال نبحث عنه في لبنان. نكتشف

خلاصة الاستنتاج أننا في لبنان لا نأخذ بعين الاعتبار صَون «لبنانيّتنا»كما هي الحال في تونس. ولحظة نقتنع بالاحتكام إلى رأى المواطن اللبناني، وقبول نتائج هذا الاحتكام، نكون قد مشينا على طريق صون «لبنانيتنا» من العثرات،

وإعطائها الأولوية في مراتب الصدارات الوطنيّة التي نكون قد اتّفقنا عليها وعلى وجوب صيانتها. فهلا تعلّمنا؟ وهلا يأتينا الترياق من تونس من أجل إحياء ربيع لبنانيّ عربيّ تليد؟

## «لكم مستقبل ولكم رجاء» (إرميا)

#### الأب باسم الراعي

هناك مسلَّمة لا جدل في شأنها، وهي شعور المرء أو الجماعة، أيّ جماعة، بقلق وجوديّ أمام التحدّيات أو الأزمات التاريخيّة التي تتهدّد مصيره أو مصيرها. لكنّ هذه المسلمة لا تكتمل من دون التذكير بأنّ القلق الذي يرى فيه هيدغر بنية أصيلة في الإنسان، هو الدافع الأساس في تحريك تاريخ الإنسان الشخصيّ والجماعيّ. فمن دون قلق لا تطلّع نحو المستقبل، ولا وجود لفهم ولتعامل واقعى مع الواقع. وكأنّ القلق يقف وراء كسر الجمود، وهو مبعث الحركة والتطوّر. هذا يعنى أنّ القلق يحمل في ذاته شعورًا بالمصير، وفي الوقت عينه مقاومة لهذا المصير؛ وبين هذين الحدّين تنطلق الصيرورة التاريخيّة. ولا مجال لصيرورة، لولا أنّ القلق يوجّه نحو غاية تتّصل بالحركة، والغاية لم تكن يومًا من مستوى الحاجة بل من مستوى الفضيلة أو ما شابهها، أي قيمة إضافيّة. إنّ الغاية في فهمنا الإيمانيّ لا تنفصل عن الرجاء. فالقلق الوجوديّ، مقرونًا بالرجاء، يصير قلقًا على الوجود، أي دعوة لإعتاق هذا الوجود.

هذه المسلِّمة تلاقى مسيحيِّى الشرق في هذه المرحلة الموسومة بقلق وجوديٍّ. لكنِّ المسيحيّين مدعوّون أن يعطوا من هذا القلق مبرّرات عن الرجاء الذي فيهم، كما يقول القدّيس بطرس (١ بط ٣، ١٥). لذا يُنتظر منهم تحويل هذا القلق إلى قلق على الوجود، يستدعى الالتزام والرجاء بعكس كلّ رجاء، التزامًا لا بمصيرهم الذاتيّ وحسب، بل بمصير المنطقة أيضًا.

هذه الدعوة لازمت التاريخ المسيحيّى في هذا الشرق منذ البداية، والمسيحيّون لم ينفكُّوا يحملون مشعل الرجاء ويقدّمون الأجوبة لمن سألهم عن مبرّرات الرجاء الذي فيهم. وأجوبتهم لم تكن يومًا أجوبة محصورة بمصلحتهم الخاصّة، بل كانت أجوبة- رؤى ساعدت في بناء مستقبل المنطقة. ودرجوا على هذا المنوال منذ أن التقوا المكوّنات الأخرى لهذه المنطقة على اختلاف مذاهبهم ومشاربهم، وكوّنوا معهم نواة حضارة مشتركة، كانوا فخورين بأنهم في أساسها.

واليوم هم مدعوون إلى التزام جديد بمصير هذه المنطقة أو بالأحرى التزام مصيرها. لكنّ هذا الالتزام يحتاج إلى رؤية، إذ من دون رؤية لا هداية في قلب الظلمات. والرؤية تحتّم أخذ البعدين المذكورين أعلاه بعضهما مع بعض: القلق الوجوديّ والقلق

أقول ذلك خوفًا من توجّهين اثنين خطيرين يقف المسيحيّون أمامهما اليوم:

• توجّه يقوم على مقاربة الواقع المسيحيّ بتركيز حادّ على القلق الوجوديّ. وهو توجّه يشوبه خطر الارتهان إلى ضروب ثلاثة:

الضرب الأوّل: الارتهان إلى نظرة حتمية للتاريخ، مفادها أنّ مصير المسيحيين
 مقدر سلفًا بالقياس على ما تشهده المنطقة. إنّها مقاربة إحباطيّة رغم واقعيّتها.

٢. الضرب الثاني: الارتهان إلى منطق الاحتمالات على أساس الديمغرافيا والهجرة أو الاستفادة من أوضاع معيّنة لتحسين شروط البقاء.

٣. الضرب الثالث: الارتهان إلى منطق الانتظار، يجعل المتعلّقين به يلجأون إلى



إنّ الوعي التاريخى والتجربة التاريخية يحملان المسيحتين اليوم مسؤولية تاريخية تمنعهم من الاستسلام للقدر التاريخي أو الاقتناع بوجود قدر تاریخی ولمنطق العدد، وتحتُّهم على تجديد الثقة بذاتهم بأنهم صنّاع تاریخ فی الظروف الحالكة أكثر من ظروف الرخاء والاستقرار.

«ممارسة التقيّة». إنها مقاربة ملوّثة بارتهان للواقعيّة السياسيّة أو العملانيّة.

• وهناك في المقابل، توجّه آخر يحاول التبصّر بالقلق على الوجود، لكنّه ينتهى إلى نوع من «حال سورياليّة» لا صلة له بالواقع، يتغنّى بأمجاد ماض أو يعيش على مكتسبات لا تقوى أنّ تقف بوجه العاصفة.

إنّ التحذير من خطر هذين التوجّهين لا يعنى رفضًا لهما، إذ فيهما بعض من تلمّس للواقع. ما يشوبهما هو إعادة تحديد للدعوة المسيحيّة. فالأزمات مناسبات لطرح سؤال عن الدعوة. هذا ما أشرنا إليه في دعوة القديس بطرس للمسيحيّين إلى إعطاء أجوبة عن الرجاء الذي فيهم، أى إنّ المسيحيّة لا تتفرّج على التاريخ بل تصنعه وتشارك في صنعه، إنها تفتح أفق التاريخ على الرجاء، والرجاء لا يخيب، كما يقول بولس الرسول. هذا معنى كلام السيّد أيضًا: «أنتم ملح الأرض وأنتم نور العالم». فهو لم يرد بقوله إظهار «تفوّقيّة مسيحيّة»، بل أراد بذلك تحريكًا نحو الالتزام. المسيحيّ شريك في «إحضار» الملكوت الذي هو ملكوت عدل وسلام.

وإذا راجعنا الخبرة المسيحية بشكل عامّ، على رغم التوسّلات التي عَرَفَتها والتي أشرنا إلى ضروبها سابقًا، أمكننا القول بأنّ المسيحيّين وعوا منذ الجماعة

ضرورة ثقافيّة، وشهادةً لقيم، لا قيمة

الأولى أنّهم نشأوا ضرورةً، وبالتحديد

ظروف الرخًاء والاستقرار.

عدديّة. وبلوروا ذلك، لا عبر دورهم الوسيط في الحضارة وحسب، بل بحملهم لواء الإنسان، خلاص الإنسان من كلّ تبعيّة أو إقصاء أو انتقاص من كرامته. ولم يتوانوا عن حمل هذا اللواء إلى حدّ أنّهم عملوا على إرساء هذه العقيدة في دول هدفها إعلاء شأن الإنسان وصون حقوقه. فهم بذلك لم يتلقّوا التاريخ قدرًا، بل كانوا شركاء في صنعه. وهذا يعني ممّا يعنيه أنّهم لم يعيشوا تحت شبح الشعور الأقلُّويّ، ولو خالجهم هذا الشعور في بعض الأوقات، لأنهم نظروا إلى الفرد وآمنوا بقدراته ورأوا أنّ المستقبل لا يكون للكثرة بل للنظم التي تحافظ على الأكثريّات وعلى الأقليّات على السّواء،

قارعته أو من ينحنون أمامه، بل من يكتشفون حيله ويطوّعونها. إنّ الوعى التاريخيّ والتجربة التاريخيّة يحمّلان المسيحيّين اليوم مسؤوليّة تاريخيّة تمنعهم من الاستسلام للقدر التاريخيّ أو الاقتناع بوجود قدر تاريخيّ ولمنطق العدد، وتحثهم على تجديد الثقة بذاتهم بأنهم صنّاع تاريخ في الظروف الحالكة أكثر من

وفهموا من تاريخ هذه المنطقة أن لا وجود

لأكثريّات ساحقة سرمديّة؛ حتّى الأكثريّات

هي أقليّات عند مفترقات التاريخ الكبري.

لذلك إنّ التاريخ لا ينتظر من يقفون على

لا يتمّ ذلك من دون رؤية، لا يكفى لها أن تبنى على نظرة دهرية بحتة. إنها تحتاج أن يتوافر لها خيار، خيار لاهوتيّ. وإنّى أعتقد أنّ هذه الرؤية عليها أن تستمدّ جذورها من عقيدة الخلاص بأنّ: «ما «لم بأخذه السيّد على ذاته لا بخلّص (ce qui n'est pas assumé, ne peut être sauvé).

وما كلامي في هذا المقام إلا في ضوء مراجعة دقيقة لما ورد في الإرشاد الرسولي «الكنيسة في الشرق-الأوسط شركة وشهادة» من دعوة تميّزت برؤية واضحة لدور المسيحيين في هذه المنطقة. وجاءت نظرة الإرشاد المذكورة متمايزة بعض الشيء عن الإرشاد الرسوليّ «رجاء جديد للبنان»، الذي دعا المسيحيّين إلى الانفتاح على العالم العربيّ عن طريق «التضامن» مع هذا العالم. فقد تناول البابا بنديكتوس السادس عشر في هذا الإرشاد دور المسيحيّين في المنطقة، في ضوء العلاقة مع مجتمعات تلك المنطقة، منطلقًا من قاعدة «الشركة» لا من قاعدة الحوار. يعنى ذلك أنّ الإرشاد يدعو المسيحيّين إلى «لاهوت الضيافة»، وهي كلمة محوريّة ركّز عليها البابا بنديكتس السادس عشر في زيارته إلى لبنان سنة ٢٠١٣.

ومعنى كلام البابا يشير إلى أنّ هذا العالم ليس خارجًا عن المسيحيّين حتّى يلاقوه أو ينفتحوا عليه، إنّه في بنيتهم

وجعله جزءًا مكوّنًا من حراك الكنيسة اللاهوتيّة الكنسية؛ ولذلك هم مدعوّون ومؤسّساتها. إلى تتطوير لاهوت عن عالمهم يكون لاهوتًا سياقيًّا يضىء طريق الالتزام بالمدينة الأرضيّة. لاهوت لا دمج فيه بين

المستويين، بل غايته ضمّ هذا العالم إلى

قلب الشركة الكنسيّة، فيصير هذا العالم

عالمها، أي جزءًا مكوّنًا لهوّيتها من دون أن

تشعر بالتغرّب، وجزءًا من حراكها. ففي

الفقرة الثالثة من الإرشاد يعتبر البابا:

«إذا كانت (الشركة) ملزمة بالنسبة

للمسيحيين، بدافع إيمانهم الرسولي

المشترك، فهي أيضًا منفتحة على أشقّائنا

اليهود والمسلمين، وعلى جميع الأشخاص

الذين ينتمون هم أيضًا، وبطرقة مختلفة،

إلى شعب الله». ويضيف: «بذلك تُحقِّق

الشهادة صدقيّتها». وفي الفقرة ١٩ يقول

عن الحوار [أورد المقطع بالفرنسية أمانة

«fondé [le dialogue] sur les

liens spirituels et historiques qui

unissent les chrétiens aux juifs

et aux musulmans. Ce dialogue,

qui n'est pas d'ordre dicté par

des considérations pragmatiques

d'ordre politique ou social, repose

avant tout sur des fondements

théologiques qui interpellent la foi.»

أكتفى بهذا القدر، مع أنّ الإرشاد

للمعنى الوارد في النصّ]:

إنّ هذه الدعوة، وإن كانت موجّهة إلى الكاثوليك، فهي تلتقي مع دور تاريخيّ لعبته الكنائس الشرقية الأخرى التي أرادت أن تكون كلمة في قلب مجتمعاتها. والمسيحيّون سلكوا هذا الخيار محافظين على تعدّدهم. ينقصهم إيضاح هذه الرؤية والاتفاق على تحديدها وتحديد نظرة وظائفيّة لكلّ كنيسة، تساعد في تجسيد هذه الرؤية كلّ واحدة بحسب تقليدها،

> علينا إذًا أن نجمع القلق الوجوديّ مع القلق على الوجود ليكون لنا مستقبل، ويكون لنا رجاء، ويكون لنا تاريخ نرتضي به.

إذًا، إنّ حضور المسيحيّين ومستقبل دورهم في هذه المنطقة يتجاوزان حدود الواقع إلى مستوى الالتزام وإلى تبنى الواقع لا الهروب منه، لأنّ لهم دور وساطة عليهم أن يقوموا به في هذه المنطقة، حدّده «الإرشاد» بدور مصالحة. هذه هي الرؤية الأساسية في ««الإرشاد». ولا يخفي أنّ «الإرشاد» ينتظر من المسيحيّين دورًا رياديًّا على صعيد الأزمة الكبرى في الشرق الأوسط، ألا وهو الصراع العربي-الإسرائيليّ. وهو يدعوهم إلى دور وساطة بغية مصالحة تاريخية بين الإثنين، وساطة منبتها لاهوتيّ بالدرجة الأولى، حتّى تأتى المصالحة مبنيّة بقوّة وتنسحب على الواقع

السياسيّ. هذا يعني أنّ حضور المسيحيّين

ومستقبلهم مرهون برؤية مقرونة برجاء

كبير، يكونون حاملي مشعله.

حتى تلتقى الروافد فيكون النهر الكبير

الذي يتدفّق خيرًا على هذا الشرق.

إنّ الرؤية المنشودة، في خلاصة القول، لن تحدّد بشكل واف ولن تكون فاعلة ما لم تؤسّس على ركائز أربع: القلق الوجوديّ، والقلق على الوجود، ورجاءٍ وطيد، ونظرة إيجابيّة للتاريخ أنّه يتقدّم نحو غاية والغاية التي تشدّه من المستحيل أن تكون بعكس ما يطمح إليه الإنسان من خير وحبّ وجمال. علينا إذًا أن نجمع القلق الوجوديّ مع القلق على الوجود ليكون لنا مستقبل، ويكون لنا رجاء، ويكون لنا تاريخ نرتضى به.



#### "ت" نون النَّصارى نَجْمٌ في ملال العَرَب والإسلام

#### د. منیف موسی

يأتيكَ العِلْمُ معرفةً من لَدُنِ الله. قال: «فلَيكُنْ نورٌ، فكان نور». [سِفْر التَّكوين]. ثم بَرَأً الإنسانَ على صورتِه ومثالِه.. فجعلَ في الأرض خليفةً، نسمةَ حياة. وإليه أضافَ كلمتهُ. والكلمةُ صار بَشَرًا [إنجيل يوحنا]. وكان الإنسانُ (في أَحْسَنِ تقويم) وعلَّمَهُ (ما لَمْ يَعْلَمْ ... علَّمَهُ البَيَان) [القرآن الكريم]. أفهمَهُ، فتَحَ عقلَهُ وعَيْنيه وقلبَهُ والبَصيرةَ منه والحِسَّ والوجدان... وكانت الكتابةُ وكان التَّعلُّم.

يَوْمذَاك، قال الله (نوالقلَم وما يَسْطُرُون) [القرآن الكريم]. حتَّى إذا تمَّ ميقاتُهُ، وبَلَغ ملْ وُ الزَّمان، قال: (إنَّما المَسيْحُ عيسى ابن مريمَ رَسُولُ الله وكَلمَتُهُ) [القرآن الكريم]. ملَّ وُ النَّصارى ملَّتُهُ والبيْعة.. وأقربُهم مودَّةً للّذين آمنوا! وهُمْ فيَ الشَّرق نَجْمُ فجر من يوم هُمْ هنا، عَرَبًا لا يزالون، ومُعلِّمي العروبيَّة والعِلْم والكتابة في إرهاصات الرُّوى وألمعرفة. وإلى العقل يحتكمون. والقلبُ منهمُ إيمانٌ وعبادةُ إله واحدٍ أَحَد. فما باللُّن، ومن العَرب بعضُ مَنْ عاينوا حلولَ الرُّوح القُدس في العُليَّة وبعضُهُمْ سمعَ حواريِّي السَّيِّد يتكلَّمون بلفنَهِم العربيَّة [أعمال..،٢] ولمَّا عادوا إلى بلادهم نشروا ما رأوا وما سمعوا من أَمْر المسيح وتلاميذِه... [شيخو: النَّصرانيَّة وادابها بين عرب الجاهليَّة].

وإذا ضربنا صَفْحًا عن الحديث عن النصرائيَّة في فرَقها وكنائسها وشيَعِها، نقول: والنَّصرانيَّة في رهابينها وقساوستها كانت ولا تزال إلى العروبيَّة نهَّاضة. ومنها تأخذ وتعطي وتَهَب. وإلينها تنتسبُ مشرقًا. وهي من حضارتها وادابها وتاريخها وثقافتها حجرُ زاويةٍ، وتاجُ عمود عليه بننت مجدًا للعرَب أثيلاً. فها الرَّاهب «بحيرا» (بحيرى) يقول لأبي طالب عمِّ الرَّسول (ص) عنه: «احذر عليه يهود فوالله لئن رأوا وعرفوا منه ما عرفتُ ليَبُغُنَّهُ شَرًّا. فإنَّه كائن لابن أخيك هذا شأن عظيم، فأسرَّع به إلى بلاده».

وينزل الرَّسول (ص) في ظلِّ شجرة قريبًا من صومعة راهب وهو «نسطورا» فيراه الرَّاهب هذا، فيقول: «ما نزل تحت هذه الشَّجرة قطُّ نبيُّ»، متوسًّمًا فيه علائم النُّبوَّة. [السيرة النَّبويَّة، لابن هشام]. ويُروى في حديث آخر: «لم ينزل تحتها أحدُ بعد عيسى ابن مريم (ع) إلاَّ نبيُّ]»، وقال فيه وَرَقة بن نوفل: «إنَّه سيكون في هذه الأُمّة (أيُ العرب) نبيُّ». وكان وَرَقة نصرانيًّا. وهو ابن عمِّ خديجة أولى زوجات النبيِّ (ص) [السيرة النَّبويَّة] وقال لخديجة عن الرَّسول (ص) «... إنَّه لنبيُّ هذه الأُمَة».

ثُمَّ هي الحَبَشة المسيحيَّة تأوي المسلمين الذين احتموا بها أوَّل ما دَعا النبيُّ (ص) إلى دين الله حيث اضطُّهد من قومه وأبناء عشيرته وقبيله. وكانت الهجرةُ الأُولى. ولمَّا مات النجاشيُّ ملكُ الحبشة النَّصرانيَّة، صلَّى عليه الرَّسول، واستغفر له، وفيه كانت الاَية: (وإنَّ مِنْ أَهْلِ الكِتابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بالله وما أُنْزِل إِلَيْكُمْ وما أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ...) [القرآن الكريم].

وعمَّت النَّصرانيَّةُ المسيحيَّة بلادَ العَرَب من أقاصيها إلى أدانيها، ومن شرقيِّها إلى غربيِّها، وعَمَرَتْ في أرجائها الأديارُ والبِيعُ والكنائسُ والصَّوامعُ والقلاَّيات. وعلى بعض الأديار عرَّج النبيُّ (ص) في رحلاته التِّجارية. ومن رهابينها وطقوسهم وصلواتهم أفاد واستقى بعض العادات والسُّلوك. ونذكر هنا، مثلاً: «كعبة نجران» و«كعبة اليمن».

ولنا في الشِّعْر العربيِّ القديم شواهدُ على النَّصرانيَّة وما إلَيْها من عادات وتقاليد



فإنّ أوّل أثر

يُعرف بالقَلَم

العربيِّ كُتِبَ

السنة ١١٠ قبل

باسم «نَقْش

محض

الهجرة، ويعرف

زَبَد» وهو نصرانیٌ

ولنا في الشّغر العربيّ القديم شواهدُ على النّصرانيّة وما إلَيْها من عادات وتقاليد وطقوس وممارسات

وطقوس وممارسات. وكان الشُّعراء يقصدون الأديار، إذ كانت منتجعاتِ عِلْم وزهدِ وراحةٍ وتأمَّلِ وأظلالِ وارفة.. و...

وقد حلف بعضُ الشُّعراء بمكَّة والصَّليب. كما في قول عديِّ بن زيد العِبادي:

«سعى الأعداء لا يألون شرًا عليك، وربٌ مكْـةَ والصّليب». [الأغاني]

وقال الأعشى:

«حلفتُ بـثـوَبـيْ راهـبِ الـدّير والتـي بنــاهــا قـصَـيٌ والـمـضـاض بن جُرْهمٍ»

[شيخو: النصرانية وآدابها، ١١٨]

وكان للنَّصارى كتاتيبُ وندواتٌ ومجالسُ ومجامعُ في الجاهليَّة والإسلام. وكانت أديارهم مراكز عبادة وتعليم. ولنا في ما ذكره كتاب «الأغاني» على ذلك دليل. ومنه قوله: «وكان مرقَّش» (أي الشاعر المرقِّش الأكبر) يكتب، وكان أبوه دفعه وأخاه حرملة وكانا أحبَّ ولدهِ إليه، إلى نصرانيِّ من أهل الجِيْرة فعلَّمهما الخطَّ.

والعربيَّة لغة، سَبقتِ الإسلام. وبها أُنزل القرآن الكريم: (إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُراَنًا عربيًّا... وهذا لِسَانٌ عَربيُّ مُبِيْنُ) [القرآن الكريم]. فالقرآن عربيُّ. وليست العربيَّةُ إسلاميَّة، حتى ولا مسيحيَّة. المسيحيَّة والإسلام رافدا العروبيَّة، ركناها، عموداها الحضاريَّان. إِنَّما وقد أُنزل القرآنُ بالعربيَّة، فصارت لغةً مقدَّسة. لغة وَحْي، ومن هنا اكتسبتُ سلطانها في الموروث العربيِّ. وبناءً على هذا تُفهم العلاقةُ بين «روح الإسلام» والنتاج الأدبيِّ والفكريِّ، حتى المِلْميِّ العربيِّ. فبات هذا السُّلطان يفرض مبادئ تنصُّ على الشَّكل وطريقة التَّعْبير. [راجع: دراسات في الأدب العربيّ، لغوستاف قون غرنباوم. مترجم. دار مكتبة الحياة، بيروت، ١٩٥٩]

اللّغة العَربيَّة فرعان: لغة اليمن القحطانيَّة، ولغة الحجاز العدنانيّة. وهما مختلفتان في الأوضاع والتَّصاريف وأحوال الاشتقاق، وفيهما فروقٌ ولهجاتٌ ولغاتٌ قبليَّة، حتّى في أوجه الإعراب كان هناك اختلاف.. فلغة الجنوب أو اللغة الجمْيريَّة، ولغة الشَّمال أو اللغة المضريَّة، تفرّعت عنهما لهجات عربيَّة. وذهب بعض العُلَماء إلى القول: إنَّ لغة الجنوب المضريَّة، كانت أصلاً من أصول اللغة العدنانيَّة الحجازية، ولعلّ هذا ما يُفسِّره قول أبي عمرو بن العلاء وكان واسعَ العِلْم بكلام العرب ولغاتها وغريبها: «ما لسانُ حمْير وأقاصي اليمن بلساننا ولا عربيَّتهم بعربيَّتنا». واستصفت قريش لهجات العرب بحكم موقعها الدِّينيِّ والاقتصاديِّ. وبلغتها نزل القرآن الكريم، على سبعة أحرف (وهل الأحرف السبعة هذه، هي لهجات العرب الرئيسة؟) وصارت لغة قريش المُضرَّية الحجازيَّة لغة رفيعة بحكم التمازج والاختلاط، فكانت صورتها الراقية التي نجدها في الأدب العربيِّ الجاهلي والقرآن الكريم ..

وإذا كان قد قيل الكثير عن أصول نشأة الخطِّ العربيِّ، إن كان من جذور فينيقية أو الرامية- سريانيَّة، أو إنّ الخطُّ الكوفيّ من أصل سريانيِّ، أو الخطُّ العربيَّ من المسند الحِمْيري، أو الكتابة النبطيَّة. وقد دعاها العرب «بالجزم»، فإنَّ أوَّل أثر يُعرف بالقلَم العربيِّ كُتِبَ السنة ١١٠ قبل الهجرة، ويعرف باسم «نَقْش زَبَد» وهو نصرانيُّ محض العربيِّ أَ. ولفنسون: تاريخ اللغات الساميَّة، دار القلم، بيروت]. ونورد هنا دليلاً على دور النصارى في الكتابة- الخطِّ، شِعْرًا لامرئ القيس:

فكيفكَ، يا رعاك الله، إذا كان النَّصاري

قُلُ: هي نون النَّصاري، إذًا، نَجْمٌ في

هلال العَرَبِ والإسلام!

أيضًا، أهلَ لسانِ وأدبٍ وشِعْرِ وفلسفةٍ،

«قىفا نبكِ مىن ذكرى حبيب وعِرفان ورسم عَفَــتْ أياتــه منـــذُ أزمـــــان أتَـتْ حِـجَــجٌ بـعــدي عليها فأصْبَحتْ كخــطُ زَبـورفي مـصـاحـفِ رهـبــان».

والمقصود، أنَّها ممحوَّة كخطِّ كتاب لمرور السِّنين عليها.

[والزَّبور كتاب مقدَّس عند الرُّهبان. ولعلّه «سِفْر المزامير» لداود النبيِّ. وجمعه زُبُور، والزُّبور يعني أيضًا: التَّوراة والإنجيل والقرآن، كما جاء في «لسان العرب»].

ومهما يَكُنْ من أمر، فإنّنا نقول: كان للنّصارى- مثلما هُمُ اليوم- حديثًا، دور في الحضارة العربيّة ونهضتها ولغتها وكتابتها وآدابها- لِنُعُرجَ، بَعْدُ في الحديث، على الشّعْرِ النّصرانيِّ في آداب العرب.

لن نتناولَ، هنا، مسألةَ الشُّكِّ في الشُّعْر الجاهليِّ: إذا كان منحولاً في قليله أو كثيره، على أيدي رواة أو نَقَلَة أو محدِّثين... ذاك أنَّ القضيَّة هذه قد نالت نصيبًا كبيرًا من الدَّرس والنَّقاش عند مُستشرقين وعَرَب، من ذوى البحث والرَّأى والاجتهاد، مثل طه حسين في كتابه «في الشِّعْر الجاهليِّ». وقد ردَّ عليه غيرُ باحثِ وأديب وناقدِ وعالم. إلاَّ أنَّه قال في كتابه هذا: «ويجب أنْ أحدِّثُكَ بَعدَ هذا عن المسيحيَّة وما كان لها من الانتشار في بلاد العَرَب قبل الإسلام، وما أحدثت من تأثير في حياة العَرَب العقليَّة والاجتماعيَّة والاقتصاديَّة والأدبيَّة...» وقال: «مرآة الحياة الجاهليَّة يجب أنْ تُلتمس في القرآن لا في الشِّعْرِ الجاهليِّ». [في الشِّعْرِ الجاهليِّ، ط، ١٩٢٦، ص ٨ – ٩ – و١٥].

وقد جاء الإسلام. وليس في عرب الجاهليَّة مَنْ يكتب سوى نَفَر قليل لا يتجاوز عدد أصابع اليَدَيْنِ. إنّما كانت القراءةُ والكتابة في النّصرانيَّة، كما تُبِيِّنُ لناً ذلك المصادرُ العربيَّةُ القديمة ووثائقُها. ولنا في قبيلة «تغلب» الصُّورةُ المشرقة. وتغلب نصرانيَّة، أدركت مقامًا عاليًا في الجاهليَّة. فقالوا فيها: «لو أبطأ الإسلام قليلاً لأكُلَتْ بنو تغلب النَّاس». ومن شُعَر ائها المهلهل أخو كليب!

لا نعرف شيئًا عن أُوَّليَّات الشِّعْر العربيِّ في الجاهليَّة البعيدة الضَّاربة في قِدَم التاريخ. وما وصل إلينا ممَّا قالتِ العَرَبُ قديمًا قليلُ الأَقلِّ. قال أبو عمرو بن العلاء: «ما انتهى إليكُمْ ممَّا قالتِ العَرَبُ إلاَّ أَقلُّهُ، ولو جاءكُمْ وافرًا لجاءكُمْ عِلْمٌ وشِعْر كثيرٍ» [طبقات فحول الشُّعر اء...].

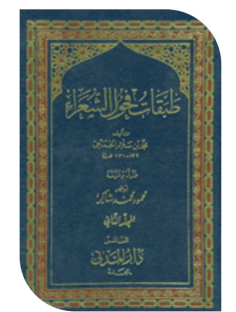
والوافر هنا هو التامُّ الذي لم ينقص منه شيع (والشِّعْر عند العرب قديمًا يعني أيضًا: العِلْم والإدراك والمعرفة) وكان، قبل، قديمًا، شفهيًّا يتناقله الحَفظةُ والرواة. وإنَّما جُمع ودُوِّن في عهد الإسلام [كان الشَّعْر عِلْمَ قوم لم يكنْ لَهُمْ عِلْمٌ أُصحَّ منه] ومع تقادم الزَّمن والمشافهة والرِّواية أصابه بعضُ التّحريف وُالتّصحيف والوضع، والنّحْل. (والنّحْل: وضع أشعار ونسبتها إلى غير قائلها. ونسبةُ شِعْر إلى غير قائله.)، فكانت نظريَّةُ الشُّكِّ فيه.

وفى المصادر أنَّ الشِّعْرَ في الجاهليَّة كان ديوانَ العرب ومنتهى حُكْمِهم. والشَّعْرُ الجاهليّ بما وصلَ إلينا من قصائدً ومعلّقاتِ ومجمهرات، ومذهّبات، وملحمات و... يمثل قِمَّةَ إبداع العبقريَّة الشِّعريَّة العربيَّة الأدبيَّة الفنيَّة. أمَّا قبلَ هذا، فلَمْ يكن لأوائل العرب من الشُّعْرِ إلاَّ أبياتُ يقولُها الرَّجُل في حادثة أو حاجة... وإنَّما قُصِّدتِ القصائدُ وطُوِّل الشُّعْرُ على عهد عبد المطَّلب وهاشم بن عبد مناف... إلخ. كما ذكر ابن سلاَّم في «طبقات فحول الشِّعراء» ويذكر أنَّ الشِّعْر، شِعْر الجاهليَّة، كان في ربيعة، ومنها الشَّاعر المُهَلَّهل، وبعده، كان امرؤ القيس، وغيره في عصر واحد. والمهلهل هو خال امرئ القيس.

ثمّ تجوَّل [الشُّعْر] في قيس، ومنهم النَّابغة الذُّبيانيُّ.

وإذا كانت أوَّليَّاتُ الشِّعْرِ الجاهليِّ، المعروف، مُقطّعات قصيرةً أو أبياتًا قليلات.. ممَّا لا يصحُّ أنْ نسمِّيهُ «قصيدة» إذ القصيدةُ عندُهم ما زاد على السَّبعة الأبيات، فإنَّ المُهَلْهِلُ «كان أوَّلَ من قصَّد القصائد وقال الغزلَ وذكرَ الوقائع وهو التّغلبيُّ النّصرانيّ... [طبقات فحول الشّعراء] واسمه عدى بن ربيعة بن الحارث. لُقِّبَ بِالمُهَلْهِلِ لِطِيْبِ شَعْرِهِ ورقَّته. وهو أُوّلُ مَنْ هلهل الشِّعْرَ عند العرب أَيْ أَرقُّه. وكان أحد من غُننى من العرب في شعره. وفيه قال الفرزدق الشَّاعرُ الإسلاميّ، وقد عدَّد جملةً كبيرةً من الشُّعراء في قصيدته: «إنَّ الذي سَمَك السماء...» «ومُهلهلُ الشّعراءِ ذاك الأُوَّل». مقدِّمًا إيَّاهُ على غيره..





وماذا نقول في امرئ القَيْس الذي أُطْلقتْ عليه أسماءٌ وألقاب، أمثال: الغلام القتيل، والملك الضِّلِّيل، و ذي القروح، والأمير الطَّريد، والغلام اللاَّهي. وقيل: إنَّه كَانٍ أَشْعرَ الشُّعراء وأفضلَهم. سَبَقَ العَرَب إلى أشياء ابتدعها فاستحسنْتها واتَّبَعَهُ عليها الشُّعراء. ومنها: استيقافُ صحبه، والبكاءُ في الدِّيار، ورقَّةُ النَّسيب، وقربُ المأخذ، وشبَّهَ النِّساءَ بالظِّباء... وشبَّه الخَيْلُ بالعِقبان والعِصيِّ. وقيَّدَ الأوابدَ، وأجادَ في التَّشبيه، وفَصَلَ بين النَّسيب والمعنى. وكان أجسنَ طبقتِه تشبيهًا. ولذا قيل فيه: كان أوَّلَ مَنْ وقفِ واستوقف وبكي واستبكي. فاسْتنّ للشّعراء من بعده سُنَّةُ فنيَّةُ وشِرعةُ شِعْريَّة. فصارت للشّعراء نهجًا وطريقة. فكان من الطَّبقة الأولى، وقصيدتُه «يوم دارة جلجل» شهيرة، وفيه قال النبيُّ: «يجيء يومُ القيامة ومعه لواءُ الشّعراء إلى النّار». وهو قائد الشّعراء إلى النّار. وذكر الخليفة عمر، أنَّه: «سابقُ الشُّعراء، خَسَف لهُمْ عَيْنَ الشِّعْر».

وقد احتذى الشَّعراءُ مثالَه. ولكنْ ما اجتمعَ لأُحَدِ منهُمْ ما اجتمعَ له في بيت واحد. فقد كانَ أُوَّلَ من فَتَحَ الشِّعْرِ. واجْتُمع على أنَّ أرقَّ بيتٍ قالتُهُ العرب، بيتُ امرى القيس:

«ومــا ذَرَفَتْ عَـيْـنــاكِ إِلاَّ لتضربــى بسَــهْـمَـيْكِ فـى أَعْشـار قَـلْبِ مُقَـتَّلِ»

وكيفكَ والنَّابغة الذَّبيانيَّ النَّصرانيَّ، أشعر العرب حسب قول الخليفة عُمَر. وهو مِن الطَّبقة الأُولى ومقدَّمٌ على سائر الشَّعراء. ويكفيه أنَّه كان رُضْرِب له قُبَّةٌ حمراء من أدَم بسوق عكاظ فتأتيه الشُّعراء، فتعرض عليه أشعارَها» وقيل في شِعْره إنَّه عُلُويٌّ. وكانً أَحِسنَ الشُّعراء ديباجةَ شِعْرٍ، وأكثرَهم رَوْنقًا، وأجزلَهُمْ بِيتًا. كان شِعْرِهُ كلامًا ليس فيه تكلُّف. حتَّى قال فيه عبد الملك: «النَّابغة أشعر شُعراء العَرَبِ». وحَسَدَهُ حسَّان بن ثابت لجزيل عطيَّته وما سمع من فضل شِعْره. «إذ كان أوضحَ الشَّعراء كلامًا، وأقلَّهم سقطًا وحشوًا، وأجودَهُمْ مقاطع، وأحسنَهُمْ مطالع، ولشعْره ديباجة». إنْ شنَتَ قُلْتَ: ليس بشعْر مؤلَّف، من تأنُّتُهِ ولينه، وإنْ شئتَ قُلْتَ: «صخرة لو رَدِيَتْ بها الجبال لأَزالتها...» وكانُ أبو عمرو بن العلاء يقول: «الأخطل يُشبَّهُ بالنَّابغة». والأخطل نفسُه قال: «أَشْعر شُعراء الجاهليَّة، النَّابغة». وما قصيدبُّه بـ«المتجرِّدة» زوجة النَّعمان إلاَّ من عيون الشُّعْر، وكانت سببًا في القطيعة بينه وبين النّعمان. ومنها البيت/ القصيد:

«سَـقَطَ النَّصيفُ ولم تُردْ إسـقاطَهُ فتنــاولـتْــهُ واتَّــقَــتْـنـــــابــالـيَـدِ».

#### [الديوان] والنّصيف: هو الخمار!

وآخرَ، وليس الأخير، وهو عَدِيُّ بن زيد العباديُّ. (والعباديُّ يعني أنَّه يعبد اللهَ الإلهَ الواحدَ الأحد) وهو نصرانيُّ أيضًا. كان أُوَّل من كَتَبَ بالعربيَّة في ديوان كسرى أنو شروان. ورَغِبَ أهلُ الحِيْرة إليه ورَهِبُوه. وكان أفهمَ النَّاس وأفْصَحَهُمْ بالعربيَّة والفارسيَّة وأكتَبهُمْ بهما.

وكان شاعرًا مفلقًا، قال فيه أبو عمرو بن العلاء النَّاقد اللغويُّ النَّحوْيُّ: «كان عديُّ بن زيد في الشُّعراء بمنزلة سُهَيْل من النُّجوم، يعارضُها ولا يجري مجاريها» [الشِّعْر والشُّعراء، لابن قُتَيْبَة، ج١].

هي نماذجُ من نصاري العَرَب وملامح، ما قبل الإسلام، وهؤلاء النصاري وجماعتُهم، كان لَهُمْ أيادٍ في الحضارة العربيَّة وثقافتها وعلومها وآدابها... فكيف اليوم؟ ولن أسهبُ!

إنَّما أذكِّر بدور السُّريان في الآداب والترجمة والطّبّ والصّيد لانيَّة وغيرها، وهم من بناة حضارة وتاريخ.

#### المصادر والمراجع

- طبقات فحول الشُّعراء، ابن سلاَّم الجمعيّ. ٢. الشَّعْر والشُّعراء، ابن قتيبة الدِّينوريّ.
- ٢. كتاب الأغاني، الأصبهانيّ.
- ٤. دراسات المستشرقين حول صحّة الشِّعْر الجاهليّ، ترجمة عبد الرحمن
- . ٥. أصول الشِّعْر العربيّ، د. س. مرجليوث، ترجمة د. يحيى الجبوري. ٦. تاريخ الأدب العربيّ، ر. بلاشير،
- ترجمة د. ابراهيم الكيلاني. ٧. الأدب العربي وتاريخه، د. ج. هيوارث
- ٨. مصادر الشِّعْر الجاهليّ، د. ناصر الدين الأسد.
- الدِّيارات، الشَّابشتى. تحقيق كوركيس
- ١٠. في الشِّعْر الجاهلي، د. طه حسين، ط ١٩٢٦، والحديثة.
- ١١. شعراء النصرانيَّة قبل الإسلام، الأب
  - ١١. النصرانيَّة وآدابها بين عرب الجاهليَّة، الأب لويس شيخو.
- 11. دراسات في الأدب العربيّ، غوستاف قون غرنباوم، ترجمة عباس، فريحه،
- نجم، يازجي. ١٤. الشُّعراء الجاهليُّون الأوائل، د. عادل
- ١٥. تاريخ اللغات الساميَّة، أ. ولفنسون.

#### أيّما الإله!! أتغفر لمم؟

د. پوسف عید

حين نتحدّث عن الموجة «الداعشية»، لا نتطرّق إلى جماعة بعيدة عن المجتمع الإسلاميّ وتعاليمه، كما هم يدّعون، ويدعسون في الجغرافيا، ويسطّرون التاريخ الحديث «بمناقب» و«شواهد» و«أخلاق» و«دساتير»، أقلّ ما يقال فيها أنّها مستوحاة من كتاب الله، القرآن الكريم. فهل يمّت هذا، إلى الإسلام بصلة؟ ولماذا الغطاء الإسلاميّ للداعشيّة، وهل الدواعش إسلاميون؟

قبل الدعوة الإسلاميّة في الجزيرة العربيّة، كان الجهل شائعًا في الشعوب الجاهلة الإسلام، وقد سُمّيت بالشعوب الجاهليّة. كانوا يعبدون الآلهة ومنها «الإله الأكبر» (١). وكانت القراءة والكتابة منتشرة، والتاريخ يذكر ذلك، وإن كان انتشارها بطيئًا للغاية. لمّا جاء الإسلام في القرن السابع الميلاديّ، وأعطى للعرب دينًا جديدًا، لم يقطع كلّ صلة مع من سبقه. إنّ مراحل التاريخ تتماسّ، السابق يهيّئ اللاحق، قبل أن ينفصل عنه انفصالاً تامًّا. لقد احترم الإسلام بعض المثل العليا كالمروءة والشجاعة والضيافة والشهامة... وسما بها من حضيض العصبيّة إلى جوِّ أرحب. الناس جميعًا سواء. قال محمّد في إحدى خطبه ما يلى: «أيّها الناس، إنّ الله أذهبَ عنكم نخوةَ الجاهليّة، وفخرها بالآباء. كلّكم لآدم، وآدم من تراب. ليس لعربي على أعجميّ فضل إلاّ بالتقوى ، لقد أصبح للعربيّ مبادئ جديدة. أصبح له دين، رفع كثيرًا من مستواه العقليّ، وأرجع إلى الأشياء قيمتها. قال جعفر بن أبي طالب للنجاشي: سأل النجاشي جعفر عن حالهم، فقال جعفر: «كنَّا قومًا أهل جاهليّة تعبد الأصنام، ونأكل المَيتة ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسيء الجوار، ويأكل القويّ منّا الضعيف. كنّا على ذلك، حتّى بعث الله إلينا رسولاً منّا، نعرف نسبه، وصدقه، وأمانته، وعفافه، فدعانا إلى الله لنوحَّده ونعبده، ونخلع ما كنَّا نعبد نحن وآباؤنا من دونه، وأمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكفّ عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل مال اليتيم، وقذف المحصّنة، وأمرنا أن نعبد الله وحده، لا نشرك به شيئًا، فصدّقناه وآمنًا به، فعدا علينا قومنا، فعذَّ بونا، وفتنونا عن ديننا، ولمَّا قهرونا وظلمونا، وضيَّقوا علينا، وحالوا بيننا وبین دیننا، خرجنا إلی بلادکم $^{(7)}$ 

وما نفهم من حديث النجاشي، إذا نظرنا إلى الدعوة الداعشيّة الداعسيّة، أنّ هؤلاء الجماعة، قد عادوا إلى ما قبل رسول الإسلام بأعمالهم ودعواتهم، فهم يعبدون صنمًا كان الصنم الأكبر في قريش «الإله الأكبر» يأكلون الميتة، ويأتون الفواحش، ويقطعون الأرحام، ويسيئون الجوار، ويقطعون الرؤوس ويوئدون النساء والأطفال، ويدعسون الضعيف، ولا يكفّون عن المحارم والدماء. يقهرون ويظلمون، ويحولون بين إسلامهم وإسلام الرسول. هؤلاء الجماعة يهود بأعمالهم، بكلّ ما في الكلمة من معنى. فاليهود كانوا يعبدون الصنم الأكبر، الإله الأكبر، الذي يميّز بين شعوبه، فيختار منهم ويرذل الباقيين. هم يذبحون ويقتلون ويحرّمون الدماء ويأتون الفواحش ويقطعون والأعمال التي يدعو إليها القرآن؟ الأرحام ويسيئون ويزرعون المجازر من دون رادع: مدرسة في العهر والقهر والخباثة والفتنة. وأهل داعش يأتون بما يأتى به أبناء عمومتهم اليهود؛ فهل، بعد الآن، إسلام يتردّد في إنكار ما يأتي به هؤلاء من مذمّة؟ وهل ينتسبون إلى الإسلام الذي رسّخ مبادئه رسوله وقر آنه؟

> حين أكمل الإسلام صورة الشرق الروحانيّ، كان يعتمد العقائد والأعمال. أهمّ هذه العقائد التوحيد والايمان بإله واحد، إله الخير. ولم يترك الله الانسان يتخبّط في ظلمات الجهل والعماء. لذا أرسل إليه الأنبياء لإقناع الناس بحياة أخرى وراء هذه الحياة الدنيا.



ويوم القيامة تحدث فيه المثوبة على العمل الصالح، والعقوبة على العمل الطالح. كلّ عمل يأتيه الانسانُ يدوّن عليه، ثمّ يقوّم له يوم القيامة. لهذا كان ثمّة نوعان من الأرواح في العالم الآخر الذي هو خلف عالمنا الماديّ: أرواح خيرة تطيع الله، وتجذب الناس إلى الخير، هي أرواح المؤمنين بالفضائل؛ وأرواح شرّيرة لا تطيع الله، تستغوى الناس إلى الشرّ، هي أرواح القتلة الظالمين. فأيّ مصير ينتظر هؤلاء القتلة! وهل يطيعون الله فيما يفعلون من مظالم؟ أرواحهم إذًا شرّيرة، هي أرواح الشياطين الذي يعبثون فسادًا في أرض الانسان، وإن كانت أعلامهم السوداء تحمل كلمة الله. ذلك كلّه في العقائد. أمّا في الأعمال فهناك في القرآن نوعان من الأخلاق: نوع يتناول آداب السلوك: وإذا حُييتم بتحية فحيّوا بأحسن منها أو ردّوها؛ ونوع يتناول أرقى ما تشير إليه الأخلاق كالوفاء، والصبر، والعدل (أحبّاء كانوا أن بُغضاء)، والعفو عند المقدرة، والعفّة السليمة.

فأين أهل داعش من هذه الأخلاق

إنّ تجاوز الداعشيّة لتلك التعاليم الإسلاميّة يُفضى بما لا يقطع الشكّ إلى أنّ هؤلاء ليسوا مسلمين، ولا يعرفون الإسلام. بل هم يهود خيبر الذين يأخذون من الإسلام دينًا باللسان، ويعملون بما عمل اليهود من خبيئة وخباثة، مع الإشارة إلى أنّ الداعشيّين كما قيل يدعون إلى

هدم الكعبة الشريفة وإعادة كتابة القرآن الداعشيّ الإسلاميّ الجديد وفق تعاليم إسلاميّة خاصّة بهم.

إذا كانت دعوة الرسول محمّد قد رفعت مستوى العقل عند العرب، ورسمت مُثُلاً أعلى، فإنّ الحالة الداعشيّة أعادت الإسلام إلى انحطاط في النظر وإسفاف في الرأى، وأدخلت الله بسلطانه في المعارك ضدّ الانسانيّة والأخلاق والقيم.

لقد تطور الإسلام ونما الفكر وتحرّر واتسع وتقدّم، وهو يماشى الحضارات المستعجلة المتطورة ويعترف بالآخر ويقبله على اختلافه. غير أنّ هذه الخطوات الجبّارة، قابلها تيّار متزمّت ينكر على الإسلام انفتاحه وسلامه، كما ينكر وجود الآخر المختلف. ألم يُقدم اليهود على ذلك؟ فذبحوا وقتلوا واضطهدوا ونكّلوا وأجرموا وأحرقوا؛ ومجزرة سنة ٦٢٣م. ذهب ضحيّتها ستّون ألفًا من المسيحيّين! ولا يزالون .. ؛ وقد غفر لهم المسيح الإله: «إغفر لهم يا أبتاه لأنهم لا يدرون ماذا يفعلون، أمّا اليوم، فهل ستغفر يا يسوع لأهل الدواعش؟

على رنّات أجراس كئيبة النبرات، مبحوحة تتعالى في هدأة الليل في بلاد قرقوش، من هناك، من أرض الجراح المفتوحة، سينطلق الرنين الشجيّ وطهارة راحتيك.

> إذا كانت دعوة الرسول محمّد قد رفعت مستوى العقل عند العرب، ورسمت مُثُلاً أعلى، فإنّ الحالة الداعشنة أعادت الإسلام إلى انحطاط في النظر

وإسفافٍ في الرأي...

الشاحب مع لهاث الشموع وضراعة الصلوات، ليشكو إليك يا يسوع ضلال أهل الأرض، وغيّ الناس الغرباء. فتلك الأرض (نينوي) التي أردتها يا يسوع مساكب محبّة يزهّر فيها الإخاء ويثمر حضارات، استحالت إلى مستنقعات من البؤس والظلاميّة ورائحة الموايق. وإنسانها ذاك الذي أردت إنسانيّته أن تسمو وتكتمل، آب إلى كهفه وخيبريّته ويهوديّته، شحد نابه في الظلمات وراح يمزّق بظفره الكافر أنبل ما علّمت من قيم الحياة.

يا يسوع: قلت للناس أعطوني قلوبكم نقية... فأدبروا هازئين وأعطوها للشيطان مُضغًا حقيرة، غُمست برحيق الإثم، وعششت فيها البغضاء وحقارة الأهواء.

يا يسوع: قلت لأهل قرقوش: باركوا لعينكم، فانتفض الدواعش خيلاء، وحسبوا التسامح مظهرًا من مظاهر الضعف الإنسانيّ.

بشّرتهم بالسلام، فسخر أتباع الراية السوداء من الدعوة، وأطلقوا الحيوانَ المدمّر القابع في أعماقهم. أطلقوه هائجًا ينشر في أرض الرافدَين هول الدمار ورعب الحديد وقهقهة المدافع وعهر السلاسل والاستبداد.

كرهت يا ابن البتول عنجهية المختارين، فثرت على عبوديّة الطبقيّة ومن احتمى في ظلّها، وسحقت بقدميك العاريتين تعالى الأُرباب وأشباههم وأنصاف الآلهة، ومرّغت في التراب الحقير أنوف الصناديد المتألِّهة؛ وعلى الرّغم من كُلّ ذلك غفرت لهم!

هل تغفر لهم اليوم يا ناصريّ؛ هؤلاء اليهودشيّون العميان قد سملت أبصارَهم الأنانيّات؛ فما أبصروا إكليل الشوك بفيض أنوار السماء، كلّ أنوارها عليك، ولم يلمحوا ذلك الألم الإلهيّ المشعّ في عينيك، الألم المطهّر الذي أرغم جبروت الطواغيت على السجود تحت قدميك.

أتغفر لهم أيّها المسيح؟ فإنّ إنجيلك إنجيل الرحمة لم يدخل قلوبهم، لذاك عاشوا في وعي الزمن كما تعيش الآلة بلا إيمان. هم يفقدون طمأنينة النفس، يختبئون بالقرأن الكريم وباسم الإسلام، وهم يهودُ خيبر قد استيقظوا في العالم كلُّه، فنسَوا، وهم العطاش، أنَّ ينابيع الأمان والخلاص تتدفَّق ثرَّةً من سماحة كفّيك

على رنَّات أجراس كئيبة النبرات، مبحوحة تتعالى في هدأة الليل في بلاد قرقوش، من هناك، من أرض الجراح المفتوحة، سينطلق الرنين الشجئ الشاحب مع لهاث الشموع وضراعة الصلوات، ليشكو إليك يا يسوع ضلال أهل الأرض، وغيّ الناس الغرباء.

<sup>(</sup>١) جواد على، تاريخ الحضارة العربيّ قبل الإسلام.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام.

يا يسوع: سرب من الحمائم البيض عجفت منها المناقير، وذوى في صمتها الهديل، احتمت في ظلّ صليبك. لفّت الجناح بالجناح وشبكت المنقر بالمنقر، وراحت في هذا الليل المشرقيّ الداهم الظالم ترقب بسمة الصباح لتنطلق إلى الهياكل التي ستطهّرها نجواك. إلى الروابي التي تعلو الفرات، إلى أرض العرق، إلى كلّ بقعة تتفجّر فيها نبعة إيمان.

ميثاقنا صليب وهلال، جُعلا على الزمان كسيف واحد. الغاضبون عليه لا ينظرون إليه إلا بعيونهم المظلمة وقلوبهم

لو تأمّلوه برفق لوجدوا فيه أحكم تأليف وأجمل تثقيف. هيهاتِ من مشرق تغرّبَ، وغرب تشرّقُ، فامّحت الروحانيّة التي كان الشرق يتغنّى بفضائلها. هذه الوحدة بين الهلال والصليب تدعو المسلمين والمسيحيين إلى وقفة واحدة في وجه أهل الشيطان الدواعش الطارئين الهدّامين للهيكل الروحانيّ الأمين. هذا عراقٌ سِفرٌ على الأرض، خطّه الله بمسيحيّيه ومسلميه، فحواه أنّ بقاءه حى فى ناموس فنائهم. فلينتظروا كيف ينتهون، وكيف يعود العراق إلى الحياة مع

أجل، لينتظروا معتبرين. فالمسيح لن يغفر لهم لأنهم يدرون ماذا يفعلون.

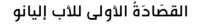


#### أنطوان إفرام سلامه(١)

أُسوَةً بسائر الشّعوب والجماعات الاثنيّة والعرقيّة والدينيّة، عرفَ الموارنةُ في تاريخهم الطويل حقباتٍ متعدِّدة، توزَّعت بينَ الازدهارِ والانفتاح، والاضطهادِ والانحطاط. ففي النَّصف الثَّاني من القرن السّادس عشر، أضرمَ قاصدٌ رسوليّ ومبعوثٌ بابويّ النّيرانَ في كتب الموارنة ومخطوطاتهم الليتورجيّة، ماحيًا لاهوتًا يرقى إلى مارون «الكاهن والنَّاسك، ويوحنًا مارون «الحبر»، وإلى مدارس أنطاكيا والرّها، وإيليج وميفوق...

#### الكرسى المُقدّس والموارنة

يَتمحورُ نشاطُ الكرسيّ الرسوليّ منذ النّشأة، في رعاية (خراف المسيح) المنتشرةِ في أطراف المسكونة، عملاً بقول السيِّد المسيح لأمير الرّسل بطرس: «إرعَ نعاجي» (يوحنّاً ١٥/٢١)، ويتلخُّصُ هذا العمل في إيفادٍ بعثاتٍ بابويَّة إلى بلدٍ مُحدَّد أُو أُمَّةٍ مُعيِّنة للوقوفِ على شؤونها الرّوحيّة والزّمنيّة، ورفع التّقارير اللازمة إلى الحبر الأعظم، بُغية الكشف والمُساعدة. والعلاقةُ بينَ روما والكنيسة المارونيّة قديمة، تشهدُ عليها الرِّسالة الموجّهة سنة ٥١٧، من «رؤساء الأديار والرُّهبان الآخرون في سوريا الثانيّة» إلى البابا هورميسُداس يُعلمونهُ بالمذابح التي ارتكبها البطريرك المُونوفيزيّ(٢) ساويروس الأنطاكيّ(٣). ومع حقبات الاضطهاد البيزنطيّ والفتح الإسلاميّ، تُطمَسُ هذه العلاقة، حاجبةً معها كلّ أثر موثوق يشهدُ عليها أو ينفيها، لحين مجي الصّليبيّين أو الفرنج، حيثُ تبلغُ أوجَها في الرسائلُ المُتبادلة وحركة الزّائرين الرسوليّين والموفدين البابويّين، وزيارات البطاركة المُنتَخَبين إلى «المدينة الخالدة» أو موفديهم بُغية الخضوع والتماس درع التثبيت أو «الباليوم» (Palliom) (٤). وتستَمِرُّ هذه القُربي في زمن الاحتلال المملوكيّ والعثمانيّ، مُتجلّيةٌ بحضور العديدِ من القُصّاد لمجامِعَ مارونيّةٍ أثّرت في تدبير شؤون الطّائفة. ومع الوقت تنظّمت الإرساليّات البابويّة من موقّتة إلى مفوّضيّة رسوليّة دائمة، فإلى قَصادة رسوليّة، ثمَّ رُفعَت بعدَ استقلال البلاد إلى درجة (سفارة رسولية) (٥). وكانَ مُمثّلو الكرسيّ الرسوليّ رهبانًا من حرّاس الأراضى المقدّسة الفرنسيسكان أو من اليسوعيّين، لغاية القرن التّاسع عشر، حيثُ لم يعد يُوفدُ الكرسيُّ الرسوليّ إلاّ الأساقفة. (٦)



غداةً وفاة البطريرك موسى العكّاريّ سنة ١٥٦٧، أُلزمَ الحبيس ميخائيل الرزّيّ الجلوس بطريركًا على كرسيّ أنطاكيا لتدبير شؤون الكنيسة المارونيّة، لكنّ الظروفَ الأمنيّة والاقتصاديّة النّاتجة من احتلال العثمانيّين للبلاد وحصارهم لجزيرة قبرص، أُخَّرَت وصول موفَدي البطريرك إلى روما لالتماس البركة ودرع التثبيت، كما المشاكل الداخليّة، ومنها اتِّهامُ البطريرك باليعقوبيّة (٧)، لأنَّ أصله من قريّة بقوفا التي تبعَ أغلبُ سكّانها اليعقوبيّة (^). ومعَ جلاء الأمور وكشف الحقيقة من قِبَل مُوفَدى البابا، رقّى البطريرك ميخائيل إلى الدرجة الأسقفيّة سنة ١٥٧٧ القسّ جرجس البسلوقيتي، وأرسله إلى روما مع الخوري إقليموس الإهدنانيّ لأجل طلب البركة ودرع التثبيت ورئاسة الكرسيّ الأنطاكيّ، وأرسلَ معهما بعضَ المكاتيب إلى الكاردينال كارفا (Carva) المسؤول عن الكنيسة المارونيّة. (٩)

ومع وصول الموفدين إلى روما، قابلا البابا غريغوريوس الثَّالث عشر (١٥٧٢-١٥٨٥)









الذي سلّمهما مكتوب بركة وتثبيت إلى البطريرك(١٠)، يحُثّهُ فيه على احتمال المشقّات والثّبات في الايمان، وعدم إضافة «اصطلبت حلّفَين» على التقديسات الثلاثة(١١)، وضرورة تجديد الميرون وتقديسه في كلّ عام، كما تثبيت رؤساء الكهنة في رعاياهم، وعدم مناولة الأطفال قبل بلوغم السّبع سنوات، ومنّع تحليل الزّيجات إلاّ فوق الأُربعة أقانيم(١٢). وليختبر أكثر عن أمانة وسلوك الموارنة، أرسل إلى لبنان مع الوفد البطريركي، راهبين من الرّهبانيّة اليسوعيّة هُما الأب جوان باطيشتا إليانو(Jean Baptiste Eliano) وتوما برون (Thomas Bron) ، وأرسلَ معهما أواني كنسيّة لتقديس الأسرار. (١٣)

أواسطَ شهر حزيران سنة ١٥٧٨، وصل الوفد البابويّ إلى مرفأ طرابلس، وسبقهما المطران البسلوقيتي والخوري الأهدنيّ إلى قنّوبين لإعلام البطريرك بالحفاوة التي لقياها في روما وتسليمه الهدايا الثمينة من البابا ومن الكاردينال كارفا (١٤). وبعد أنُّ ارتاحا مدّة في طرابلس، صَعدَ الوفد المكوّن من الأب إليانو والأب بْرون ومُساعدهما الأخ ماريو أماتو (Mario Amato) إلى قتّوبين، وسلّموا الرّسائل إلى البطريرك الذي انشرح صدره عند اطِّلاعه على مضامين الخطوط الحبريّة والبراءة البابويّة، وصرخَ عندَ سماعها فائلاً: «ليحيَ الحبر الأعظم الذي يُخيّلُ إليَّ أنّي أراه وأسمع صوته من خلال هذه البراءة» (١٥). ثُمَّ أبدى رغبةً صريحة في تنفيذ جميع الأوامر الرّسوليّة، مُظهرًا للأبوين الزّائرين كلّ دلائل العطف والإكرام والمحبّة. (١٦)

بعد استئذان البطريرك، انصرف القاصدان الرسوليّان إلى الفحص عن أحوال الموارنة وإيمانهم وكتبهم وطقوسهم، فوجدا بعد اثني عشر يومًا من العمل أنَّ هذه المهمّة بحاجة إلى مزيدٍ من الوقت، وقرّرا زيارة الأراضي المقدّسة التي أمضيا شهرًا فيها، وعادا إلى لبنان بصحبةِ شمّاس مارونيّ، تعرَّفَ عليه الأب إليانو في القدس، ليستعين به في أعماله، كونه يُتَقِنُ السّريانيّة والعربيّة والايطانيّة (١٧). في الطريق، درسَ القاصدان إمكانيّة فتح مدرسة إكليريكيّة في طرابلس، لكنّهما فضّلا روما خوفًا من ظلم الحكّام والأوضاع السّائدة(١٨). ثمّ ترك الأب إليانو رفيقيه في طرابلس، ليهتمّ الأب بْرون بشؤون التّجار الإفرنج الرّوحيّة، واستصحب معه الشمّاس المارونيّ المذكور إلى قنّوبين(١٩)، حيثُ شرع بالتدقيق في كتب الموارنة وعاداتهم، لتمكّنه من اللغة العربيّة وقراءة الخطّ الكرشونيّ، ممّا أفرحَ البطريرك الذي كتب بدوره رسالة إلى الأساقفة ورؤساء الأديار ليستقبلوا الأب إليانو بإكرام ويُطلعوه على ما يجب، كما أرسلَ معه أخاه المطران سركيس الرزَّيّ والقسّ جرجس يونان للمُّرافقة (٢٠). استمرّ الأب إليانو في جولته حوالي سنة كاملة، مُتفقِّدًا الأديار والكنائس، وفاحِصًا الكتب الليتورجيّة، حيثُ صحَّحَ بعضًا منها وأحرقَ بعضَها الآخر في السّاحات العامّة بحجّة احتوائها على الهرطقة(٢١)، كما صنعَ لنفسه ثلاثة دفاتر يكتب في الأوّل ما يراه من أخطاء، وفي التَّاني ما تَلزم استشارةُ البابا فيه، وفي الثَّالث ما يلزم الكهنة والشَّعب التنبيه إلى حفظه (٢٢) . وفي أوقات فراغه، عرَّبَ الأب إليانو رتبة الميرون، وقوانين المجمع التريدنتينيّ، والتَّعليم الصّغير، وكتاب الاعتراف والمناولة، وحاولَ التّوفيق بين السيِّد البطريرك وبعض الأساقفة والرّهبان، وفكَّر في عقدِ مجمع ملّى لإصلاح شؤون الكنيسة المارونيّة وأنظمتها (٢٣). لكن، بسبب تفشّى الطّاعون في سواحلُ الشّام (٢٤) ، وبطلب من الرئيس العامّ للرهبانيّة اليسوعيّة، غادر المُرسلان مع الأخ المُساعد إلى روما في ٢٥ شباط سنة ١٥٧٩، وأرسلَ البطريرك معهم عريضة إلى البابا ورسالة إلى الكاردينال كارفا، كما أرسل معهم شابين هُما جبرائيل الأدنيتي وكسير القبرصيّ ليقتبسا العلوم في روما. (٢٥)

#### القصادَةُ الثَّانية

فورَ وصوله إلى روما، عرضَ الأب إليانو تقريره على قداسة البابا، مُخبرًا إيّاه عن تعلّق الموارنة بالكرسيّ الرسوليّ والتزامهم بالايمان، وعن انتشار بعض العقائد غير الممدوحة بينهم بسبب مُخالطتهم للأمم الغريبة...(٢٦). وشرعَ يُعِدُّ لجولته الثانية،

بتحضير كتب التعليم المسيحي، ورتبة القدّاس اللاتينيّ، وكتب روحيّة أخرى، كما سلّمه الكاردينال كارفا عددًا وافرًا من كؤوس القدّاس والحلل البيعيّة والأوانى الكنسية (٢٧)، وأرسل البابا معه للبطريرك درع التثبيت ورسالة(٢٨)، يُشدِّدُ فيها على حذف عبارة «يا من صُلِبتَ لأجلنا على التّقدّيسات الثلاثة، وعلى ضرورة تجديد الميرون وتكريسه كلّ عام يوم خميس الأسرار، وعلى حصر سرّ التثبيت بالأسقف، وعدم مناولة الأطفال، وعدم تحليل الزيجات إلا فوق الأربعة

> استمرّ الأب إليانو في جولته حوالي سنة كاملة، مُتفقّدًا الأديار والكنائس، وفاجصًا الكتب الليتورجيّة، حيثُ صدَّمَ بعضًا منها وأحرق بعضَما الآخر في السّاحات العامّة بحجّة احتوائها على الهرطقة





تابعَ بعدها الأب إليانو زيارته للقرى المارونيّة، فاحِصًا الكتب، حارفًا الكثير منها خصوصًا تلك التي يراها غير منسجمة مع التعاليم الكاثوليكيّة، ومُشجِّعًا الكهنة على تعليم الأولاد وفتح المدارس الخاصّة مجّانًا، وقد استمرَّ في زيارته نحو سنة (٣٧). وفي ٢١ أيلول ١٥٨١ توفَّى البطريرك ميخائيل الرزّى، ووصفه الدّويهي بأنَّهُ كانَ فصيح القلم، حسن الخطّ، ليّن العريكة، كثير المبرّات... وفي عهده فُحِصَت عقائد الكنيسة المارونيّة ورتبها، على يد جيرونيموس من فوساتوس ورديان القدس، وجوان باطيشتا إليانو اليسوعيّ، «وانشهر الصدق من الكذب» (٣٨). وفي اليوم التّاسع بعد وفاة البطريرك الرزّى، اجتمعَ الأساقفة ورؤساء الأديار والأعيان وانتخبوا المطران سركيس الرزّى (شقيق البطريرك المتوفّى) بطريركًا بحضرة قاصدَى البابا جوان باطيشتا اليانو ورفيقه جون بْرون<sup>(٣٩)</sup>. وحاول الأب إليانو إقناع رؤساء الكنيسة المارونيّة بضرورةٍ إصلاح تقويمهم السنويّ طبقًا لقواعد التقويم الغربيّ الجديد الذي قرّره البابا غريغوريوس الثالث عشر، وذلكَ بناءً على طلب من الكاردينال كارفا، لكنّ البطريرك لم يوافق خوفًا من إثارة نيران الاضطهاد، فيدّعي خصوم الموارنة عليهم بأنّهم تبعوا الإفرنج، وتأمروا على الدولة العثمانيّة، ولم يدخل هذا التقويم الغربيّ إلى لبنان إلاّ في سنة ١٦٠٦ (٤٠)؛ وفي سنة ١٥٨٢، غادرَ الأب إليانو ورفقاؤه نهائيًّا لبنان. (٤١)

في كنيسة الكرسيّ البطريركيّ في قتوّبين (٣٥). أمّا بشان صحّة المجمع المُنعقد سنة

١٥٨٠، فالبعض اعتبره مجمعًا رسميًّا في الكنيسة المارونيّة والبعض الآخر نفاه مُعتبرًا إيّاه مُجرّد اجتماع، إذ لا صلاحيّة مُعطاة حينها للأب إليانو لعقد مجمع، كما غابَ عنه

الكثير من الأساقفة، ورفض آخرون توقيع المُقرّرات، وعلى رأسهم شُقيق البطريرك

#### فوضى واندثار

المطران سركيس الرزّي. (٣٦)

تمَّت القصادة الاليانيَّة، مُخلِّفُةُ السَّاحة المارونيَّة في بلبلةٍ وفوضى. البطريرك والأساقفة امتعضوا. طُلاّب المدرسة المارونيّة اليافعون في روما احتجّوا بعد وصول الخبر إليهم. الكتب والمخطوطات الأصليّة أتلفَت برمّتها. البابا إقليمنضوس الثّامن اضطرب، فأرسلَ موفدًا يسوعيًّا آخر هوَ الأب إيرونيموس الدندينيّ ليُحقِّق من جديد في إصطرب، فأرسلَ موفدًا يسوعيًّا (٤٢). أمًا القاصد الجديد، فأعاد فحص ما تبقّى من الكتب لينفى الأخطاء التي نسبها الأب

مخطوطات ليتورجيّة قديمة حِدًّا أُتلفَت، وحعلت كتابة التّاريخ الصّحيح للطّقس المارونى وتدوين مراحل تطوّره معقّدة وشبه مُستحيلة

نعم! ثمّة



إليانو إلى الموارنة (٤٣)؛ والبطريرك الدّويهيّ ردَّ على المزاعم في كتابِ دفاعيِّ خاصّ «الاحتجاج» (٤٤)، وكلّ المُفكّرين والباحثين ماضيًا وحاضرًا نفوا تلك التّهم المنسوبة،

واعتبروا أنَّ الأب إليانو قد تجاوزَ الحدود التي رسمتها تعليمات الكاردينالين كارفا وسرفيني، فجابَ الكنائس المارونيّة في لبنان وحلب، وحرقَ كلُّ الكتب التي بدت متّهمةً بالهرطقة (٤٥)، كما اشترى، أحيابًا، بالمال الكتب من الذينَ يقتنونها، وحرقها أمام أعينهم، واعدًا بأن يُرسل لهم كُتُبًا أُخرى مطبوعة. (٤٦) أعمال الأب إليانو شوّهت قصادته وحرمته الذكر الطيّب لدى الموارنة؛ فنسب البعض

سوء عمله إلى أصوله اليهوديّة قبلَ ارتداده إلى المسيحيّة(٤٧)، وسلّم بعضهم أنّ الأب إليانو تعلّم حرق الكتب من أخيه الذي أحرق كتب التلمود في روما (٤٨)... لتبقى قصادته في جدليّةٍ، فهل هيَ مهمّةُ رسوليّة أم جريمةُ سياسيّة؟

لا ننفى عن قصادة الأب إليانو الروح الايمانيّة والغيرة الرسوليّة لإخوة بالمسيح، كما لا ننفى عنها الصبغة السياسيّة، إذ نستطيع تحديد المهمّة الاليانيّة انطلاقًا من أعمال اجتماع أو مجمع ١٥٨٠ الحاوية لمجموعةِ من القرارات الهادفة إلى ليتنة (٤٩) الطقس المارونيّ وإلى إفقاده خصائصه التقليديّة، كمنح العماد في اليوم السّابع بعد الولادة لا في تمام الأربعين؛ ومنح الأسقف أو البطريرك، لا الكاهن العاديّ، التَّبيت بين عمر ثماني أو عشر سنوات؛ وصنع الميرون المُقدّس من الزّيت والبلسم فقط؛ وإرجاء مناولة الأطفال إلى ما بعد سنّ الرّشد...(٥٠). فلو كانَ القاصدُ إليانو أو غيره، فالمنحى سيكون نفسه، لأنَّ الموفِّد الثاني، الدنديني، حصل على مُبتغى إليانو بلطف ومحبَّة، ليتَّضح أنَّنا كنًا ضحيّة صدام مزدوج، حضاري وثقافي، صدام العلاقات بين الشّرق والغرب، حتّى ضمن أبناء العقيدُّة الواحدة والكنيسة الجامعة، فدفعنا ثمن هويَّتنا المارونيّة بلاهوتها وليتورجيّاتها وتراثاتها العتيقة المُتأصّلة في روحانيّة الكنيسة الأورشليميّة والكنيسة

كنيسة روما حيث خليفة القدّيس بطرس، ما انفكّت مهمّتها عبر العصور، السّهر على «القطيع الصّغير وسط الذئاب» وحماية «الوردة بين الأشواك»، وتثبيت هذه الحفنة من الرّجال (الأمناء الذين رفضوا أن ينحنوا قُدّام آلهة الأوثان (البعل)» (٥١)...

لكنَّنا نتبيَّن في عملها الرسوليِّ مع الموارنة أو غيرهم من المسيحيّين المشرقيّين، صورة الأُمِّ الحنون والمُعلِّمة القاسية، يُقابلهما حرد الابنة وانقيادها.

ما حصلَ مع الموارنة على يد الأب اليانو، قابله عملٌ مواز مع عمل البرتغاليّين الذين

# أعمال الأب إليانو شوّمت قصادته وحرمته الذكر الطيّب لدى الموارنة

في الفترة عينها، وعلى أثر مجمَعي غُوا (Goa) في العام ١٥٨٥ وديانبر (Diamper) في العام ١٥٩٩، أتلفوا الكتب الليتورجية القديمة للمسيحيين السُّريان الملبار على شاطئ الهند(٥٢). هناكَ إذًا زمنٌ غابر وفكرٌ سابق تجلّى بأوّليّة وأسبقيّة وتفوّق كلِّ ما هو لاتينيّ (عملاً بالمثل «من ليسَ معى أو مثلى فهو ضدّى»)، وبغيرَةِ ينقصها التمييز، من أجل وحدة الكنائس، تزيد انقساماتها، كما عدم التنبّه لمفاهيم الاختلاف والتعددية والتنوع والتمايز فى الثّقافات واللغة والألفاظ والتعابير والتقاليد والممارسات والعادات المحليّة، التي اعتبرت موضوع شبهة أكثر منها موضوع احترام.

نعم! ثمّة مخطوطات ليتورجية قديمة جدًّا أَتلِفَت، وجعلت كتابة التّاريخ الصّحيح للطُّقس المارونيّ وتدوين مراحل تطوّره معقّدة وشبه مُستحيلة (إلا باعتماد الدراسات الليتورجيّة المُقارنة). لكنَّ هذا الاندثار أو التلف الذي حصل على يدِ موفَدي الكنيسة الجامعة، يُذكِّرنا بأنَّ الفكر الانساني هو واحِد، في الدّين والدّنيا، وفي أقاصى المسكونة: هناك دومًا نظرة قوّة وضعف، غرابة وجهالة، الأنا السّليم والآخر المُختلف... لربّما قدّمت الكنيسة المارونيّة مخطوطاتها قُربانًا على مذبح نضج هذا الوعى وتطوّره مع تقدّم الزّمن، والبالغ رقيّه في مُقرّرات المجمع المسكونيّ الفاتيكانيّ الثَّاني سنة ١٩٦٥ المُولي كلّ التقدير للكنائس الشرقية بمؤسساتها وطقوسها وليتورجيتها وتقاليدها ونظامها. (٥٣)







#### المصادر والمراجع

١. باحث في التاريخ والليتورجيا والعلاقات الإسلاميّة والمسيحيّة. مُعِدّ لأطروحة دكتوراه في العلاقات المارونيّة- الدرزيّة في جامعة القديس يوسف- بيروت. كلمة بونانية الأصل، من اليوناني (واحد) (monos)، ودطبيعة» (phusis). كان المذهب المونوفيزيّ (القائل بالطبيعة الواحدة) أعظم انشقاق تعرّضت له الكنيسة الشرقيّة بعد النسطوريّة. فأصحاب مذهب الطّبيعة الواحدة هم الذين لم يقبلوا بمبدأ الطّبيعتين الإلهيّة والبشريّة في الشّخص الواحد للمسيح. وقد نُظِّمَت المونوفيزيّة في سوريا من قبل يعقوب البرادعي، لذلك سُمِّىَ أصحاب مذهب الطّبيعة الواحدة السوريين اليعاقبة (ويُعرَفون اليوم بالسّريان الأرثوذكس). راجع: حتى، فيليب، تاريخ سورية ولبنان وفلسطين، ترجمة جورج حدًاد وعبد الكريم رافق، طبعة ثالثة، دار الثقافة، بيروت، د.ت، ص ص.٤١٢-٤١٣. ٣. نعمان، بولس، (نشأة الكنيسة المارونية وعلاقتها بالقديس مارون وبالوطن اللبناني»، المارونية في أمسها وغدها، دير سيّدة النّصر، نسبیه- غوسطا، ۱۹۹٦، ص ۲۵. ٤. (هوَ قماش من الصوف تزيّنه ستّة صلبان من حرير أسود مثبتة على الغفّارة بثلاثة دبابيس من ذهب. والصوف الذي منه يصنع قماش الباليوم هو من الحملان تقدِّمه كنيسة القدّيسة أنييس (Agnès)، وتتولّى راهبات القديسة سيسيليا من تراستيفيري خياطته. يلبسه البطاركة الشرقيّون، ومنذ العام ١٩٧٨، أجازَ البابا بولس السّادس أن يرتديهِ أيضًا أساقفة المدن الكبرى، راجع:

بیروت، ۲۰۰۷، ص ٦٦. ه. هاشم، ريمون، دراسة تحليليةً في

الجميّل، ناصر، الرّموز المسيحيّة، د.ن،

تاريخ الموارنة في لبنان من النَّشأة حتى الانتداب الفرنسي، الجامعة الأنطونيّة، بعبدا، ٢٠٠٨، ص ٣٠١.

٦. المرجع نفسه.

٧. حول وجود اليعاقبة أو السريان الأرثوذكس فى لبنان وعلاقتهم بالموارنة، يُمكن مراجعة: زجليّات جبرائيل ابن القلاعي، دراسة وتحقيق بطرس الجميّل، أصول ومراجع تاريخيّة ٢، دار لحد خاطر، بیروت، ۱۹۸۲، ص ۱۷ – ۲۱.

٨. الدويهي، اسطفان، تاريخ الأزمنة، تحقيق الأباتي بطرس فهد، الخزانة التاريخيّة ٣، دار لحد خاطر، بيروت، 

٩. المرجع نفسه، ٤٤١-٤٤١.

١٠. من دون أن يُرسِل معهما درع التثبيت أو «الباليوم» للبطريرك ميخائيل.

١١. هو النشيد المُشترك بين الكنائس الشرقيّة: «قدّوسٌ الله، قدّوسٌ القويّ، قدّوسٌ الذي لا يموت... إرحمنا».

> ١٢. الدويهي، اسطفان، مرجع سابق، ص ٤٤٤ - ٤٤٤.

١٣. المرجع نفسه، ص ٤٤٤. ١٤. فهد، بطرس، علاقات الطَّائفة المارونيّة بالكرسيّ الرسوليّ المُقدّس، مطبعة الكريم، جونيه، ١٩٦١، ص٣٦.

١٥. المرجع نفسه.

١٦. المرجع نفسه.

١٧. المرجع نفسه، ص ٣٧. ١٨. المرجع نفسه.

١٩. المرجع نفسه.

٧٠. الدّبس، يوسف، الجامع المفصّل في تاريخ الموارنة المؤصّل، تقديم الأب ميشال الحايك، طبعة رابعة، ١٩٨٧، ص ١٨٩.

٢١. الحايك، ميشال، مرجع سابق، ص٩٧.

٢٢. الدبس، يوسف، مرجع سابق. ۲۳. فهد، بطرس، مرجع سابق.

۲٤. المرجع نفسه، ص٤٠.

٢٥. الدّبس، يوسف، مرجع سابق.

٢٦. الدويهي، اسطفان، مرجع سابق. ۲۷. فهد، بطرس، مرجع سابق، ص ۹۱.

٢٩. المرجع نفسه، ص ١٩٠. ۳۰. فهد، بطرس، مرجع سابق، ص ۹۳.

٢٨. الدّبس، يوسف، مرجع سابق.

٣١. المرجع نفسه.

٣٢. المرجع نفسه، ص ٩٥. ٣٣. المرجع نفسه، ص٩٦.

٣٤. المرجع نفسه. ٣٥. المرجع نفسه، ص ٩٩.

٣٦. المرجع نفسه، ص ص ١٠١ - ١٠٣. وحولَ هذا المجمع أو الاجتماع يُمكن مراجعة: ديب، بطرس، «المجمع المارونيّ المُلتئم سنة ١٥٨٠»، في المنارة، عدد ٢، ١٩٣١، ص ۲۲۱ ـ ۵۳۲ ، ۵۳۰ - ۵۳۰ ، ۲۲۳ ـ ۸۸۰ .

٣٧. فهد، بطرس، مرجع سابق، ص ١٢٦. ٣٨. الدويهي، اسطفان، مرجع سابق، ص ٤٤٦. ٣٩. المرجع نفسه.

٤٠. فهد، بطرس، مرجع سابق، ص ١٣٦. ٤١. المرجع نفسه، ص ١٣٧.

٤٢. الحايك، ميشال، كتابات في تاريخ الكنيسة المارونيّة وروحانيّتها، ترجمة وإعداد الخورى دانيال زغيب، المطبعة البولسيّة، جونيه، ٢٠٠٩، ص ٩٩.

٤٣. المرجع نفسه، ص ١٠٠.

٤٤. فهد، بطرس، مرجع سابق، ص ٥٢. 63. الحايك، ميشال، مرجع سابق، ص ٩٧.

٤٦. المرجع نفسه، ص ٩٧ - ٩٨.

٤٧. فهد، بطرس، مرجع سابق، ص ٢٦. ٤٨. المرجع نفسه، ص ٧٦.

٤٩. أي إلحاق الطقس المارونيّ بالطقس اللاتينيّ الذي هو طقس كنيسة روما.

٥٠. ديب، بطرس، مرجع سابق.

 ١٥. عبارات دوّنها بعض البابوات في رسائلهم واصفين بها الجماعة أو الكنيسة المارونيّة.

٥٢. الحايك، ميشال، مرجع سابق، ص ٩٧. ٥٣. المجمع الفاتيكانيّ الثاني: قرار في

الكنائس الشرقيّة الكاثوليكيّة، الرقم ١.

الكبيرة من الإفلاس فأضرّت بالصغيرة

والمتوسّطة. مشكلة النظام الاقتصاديّ

الحرّ ليست في المبادئ، وإنّما في

ممارسة البعض بصورة غير أخلاقيّة. يقول «إيمانويل كانت» إنّ البعض ليس

شريفًا ويخالف القانون ويمارس الرشوة

والفساد، وهذا لا يعني أنّ النظام سيّئ، بل

هنالك أشخاص سيتؤن. تحصل الأزمات

ليس بسبب النظام، وإنّما بسبب القواعد

السيّئة الموضوعة، وبسبب ممارسة

البعض بشكل سيّئ.

#### دفاعًا عن الاقتصاد الحرّ

#### د. لويس حبيقة

ليس من المستغرب أن نقرأ ونسمع في الإعلام انتقادات لاذعة للنظام الاقتصاديّ الحرّ بسبب النتائج السلبيّة المحقّقة من أزمات وفساد وإفلاسات وغيرها. إذا راجعنا الماضى القريب، نرى أن الإعلام الدوليّ حتّى المتخصّص منه، ركّز على أزمات النظام، ومنها: سقوط شركات التكنولوجيا والإنترنت، فضيحة «انرون»، سرقات «مادوف» المسجون، هبوط العقارات وسقوط البورصات في سنة ٢٠٠٨ وما بعد؛ وها هو المشهد يتكرّر جزئيًّا اليوم في بعض الأسواق: ارتفاع البطالة بسبب طرد موظّفين مع إفلاسات شركاتهم، بالإضافة إلى ارتفاع فجوة الدخل بين الطبقات الشعبية.

هل هذا هو النظام الاقتصاديّ الحرّ المعتمد اليوم في الأكثريّة الساحقة من دول العالم؟ لماذا تحصل هذه الخضّات الخطيرة التي تصيب الفقراء كما الأغنياء؟ لماذا تعتمد الدول هذا النظام إذا كانت سلبيّاته كبيرة وخطيرة بهذا الشكل؟ هل تبقى إيجابيّاته أكبر من سلبيّاته، بالرّغم من الكوارث التي حصلت، والتي من المرجّح أن تتكرّر؟ ما هي الجاذبيّة الحقيقيّة لهذا النظام؟ لماذا يسيطر هذا النظام على قواعد الانتاج والاستهلاك العالميين اليوم أكثر من أيّ وقت مضى؟

لا يمكن لأيّ شخص أن ينكر هذه النتائج السلبيّة. إلاّ أنّ النتائج الإيجابيّة تبقى كبيرة جدًّا. يقول «ألان ملتزر» في كتابه «لماذا الرأسماليّة؟»: إنّه النظام الاقتصاديّ الوحيد الذي يحقّق، بل يعزّز في نفس الوقت، النموّ والحريّات الفرديّة. على عكس الاشتراكيّة، يتأقلم النظام الرأسماليّ مع أوضاع الدول، وبالتالي هو غير جامد. النظام الأميركيّ مختلف عن الأوروبيّ والأسيويّ وغيرهما، لكنّ قواعدهم الأساسيّة موجودة في كلّ منها. القاعدة الأساسية هي ملكية وسائل الانتاج التي تحرّمها الشيوعية وتعتمدها الرأسمالية في كلِّ أنواع أنظمتها. معظم القوانين والإجراءات والقواعد التي تحاول عرقلة عمليّات العرض والطلب الحرّة، حتَّى الاجتماعيّة والمعيشيّة منها، تفشل في تحقيق النتائج المرجّوة، بل تخفّف الفوائد من دون أن تعالج المشاكل.

إذا قارنًا مثلاً النتائج المحقّقة عبر العقود الماضية بين الاقتصاد الأميركيّ الأكثر حريّة والافتصاد الأوروبيّ المقيّد أكثر، نرى أنّ الأميركيّين نجحوا عمومًا أكثر في النموّ ومستوى المعيشة وتنويع الانتاج بالرّغم من الأزمات القاسية التي أصابت بلادهم. الأنظمة الأوروبية سخية أكثر في رعايتها للمواطن والعاطل عن العمل، لكنها في نفس الوقت تقيّد الشركات كثيرًا في أنظمتها وقواعدها وإجراءاتها فيما يخصّ العمل والاستثمار والضرائب وغيرها. من ناحية أخرى، وبالرّغم من أنّ الإطار الذي يحيط بالنظام الاقتصاديّ الحرّ ليس جامدًا وقاسيًا، إلاّ أنّه من المؤكّد أنّ النظام بحدّ ذاته لا يمكن أن يعالج كلّ المشاكل والمساوئ التي تنتج عنه بشكل فاعل ومرض. من أين تأتي هذه المساوئ وما هي مصادرها الحقيقيّة؟ هل المسؤول هو النظام أم المواطن، أي الانسان الذي يعمل داخله؟ معظم مساوئ النظام ناتجة عن الطبيعة الانسانيّة لأقليّة جشعة تمارس الرشوة والفساد لتحقيق نتائج ماليّة كبيرة سريعة على حساب المجتمع والاقتصاد والأخلاق.

في الحقيقة يكمن أساس المشكلة ليس في النظام نفسه، وإنّما للأسف وتأكيدًا في وجود أقليّة جشعة غير أخلاقيّة تسيّ إلى الجميع والتي تكون موجودة في كلّ أنواع الأنظمة وليس الرأسماليّ فقط.



وتكمن المشكلة الثانية في أنّ قواعد النظام جامدة، أي مكتوبة، لتغطّي حالات عامّة عديدة، وليس فرديّة. لا يمكن تغيير القوانين والقواعد كلّ يوم، لكنّ الأسواق تتغير كلّ دقيقة بل كلّ ثانية ممّا يسمح للراغبين في خرق النظام بالنجاح في أعمالهم على حساب المجتمع والاقتصاد. يضع مجلس النواب القوانين وتقوم الحكومات بوضع القواعد والإجراءات، هذه المؤسّسات الدستوريّة لكنّ تحتاج إلى الكثير من الوقت حتى تشعر بضرورة التغيير، بل لتقرّر هويّة واتجاه التعديلات المطلوبة. من ناحية أخرى، تنجح القواعد والاجراءات والقوانين إذا استطاعت تقريب المصالح الشخصية من العامّة. بمعنى آخر تكون القواعد مفيدة احتماعيًّا، وهذا هو المطلوب أصلاً من كلّ قاعدة، إذا استطاعت تقريب التكلفة الخاصّة من العامّة. مثلاً، مقارنة حجم الجباية الضرائبية لتمويل الشرطة أو أجهزة الأمن بنتائج الجرائم التي تحصل إذا لم يتمّ هذا التمويل. إذا لم تتمّ هذه المقارنة، لن يقتنع المواطنون بجدواها بل سيحاول حكمًا دافعو الضرائب التهرّب من تسديدها بمختلف الوسائل القانونيّة

هنالك حقائق مهمة بحب التنبّه لها عند معالجة واقع النظام الاقتصاديّ الحرّ:

أُوِّلاً: كلَّما زادت القيود وتدخّل القطاع العامّ أكثر في الاقتصاد، تعرقلت عمليّة العرض والطلب الحرّة التي يسمّيها علم الاقتصاد «قانون العرض والطلب». وكلّما زادت القيود، كلَّما تعثُّر النموِّ وارتفعت البطالة، خاصّة الهيكليّة منها التي تصعب معالجتها.

ثانيًا: نجح النظام الاقتصاديّ الحرّ بتفوّق، مقارنةً مع البدائل أي الشيوعيّة والديكتاتوريّة والدينيّة المتطرّفة بشكل خاصّ التي تقيّد الحريّات حتّى لو استطاعت تاريخيًّا تحقيق نسب نموّ عالية في بعض الأحيان. ما هي جدوي النموّ إذا ترافقت مع قمع لحقوق الانسان، وهذا ما مارسته الشيوعيّة والفاشيّة في الدول التي طبّقت فيها؟ مشكلة الأنظمة الشموليّة أنّها تفرض نظرة واحدة للواقع والمستقبل، يستحيل على الفرد معارضتها أو الخروج عنها. أحيانًا تكون هذه النظرة خياليّة تُفرض على الجميع، بحيث يجب اعتبارها النظرة الوحيدة الحقيقيّة بل الفاضلة. يترافق مع هذه النظرة وجود قوّة أمنية تفرضها على الجميع. في الواقع لم تستطع هذه الأنظمة، عبر العقود الطويلة المتتالية، التفوّق على النظام الاقتصاديّ الحرّ. وإذا استطاعت فلمدد قصيرة، فكانت على حساب الحريّات الشخصيّة. حتّى الصين الشيوعيّة اعتمدت النظام الاقتصاديّ الحرّ؛ علمًا أنّ نموّها القويّ أتى من انتقال ركائز الاقتصاد من الزراعة إلى الصناعة، أي من القطاعات ذات الإنتاجية المنخفضة إلى الأخرى ذات الإنتاجية العالية. عندما ينتهى هذا التحوّل ستنخفض أكثر نسبة النموّ.

سادسًا: من المزايا الأساسية للنظام الحرّ رعايته للابداع بحيث يستفيد المبدعون من أعمالهم. فالاستثمار في الأفكار الجديدة هو من الركائز الأساسية للنظام. يقول «ملتزر» أنّ «النظام الرأسماليّ من دون فشل» هو كـ«الدِّين من دون خطايا» وهذا مستحيل وغير إنسانيّ.

> ثالثا: هنالك مزايا قويّة ثلاث للنظام الاقتصاديّ الحرّ هي محافظته على الديموقراطيّة والحريّات الشخصيّة بالاضافة إلى تحقيق النموّ. يتأقلم النظام مع الثقافة والتاريخ والعقليَّة، إذ أنَّ ما يعتمد في السويد مثلاً غير الذي يطبِّق في الولايات المتحدة . أو في أستراليا وبريطانيا وغيرها. أمّا الميزة الثالثة فتكمن في إمكانيّة معالجة سوء توزّع الدخل ضمن الديموقراطيّة عبر نظام ضرائبيّ ونسب مقبولة لا تقتل المصدر وتعالج



أنّ الإنسان الذي يستطيع أن يكون أعظم

من الملاك رحمة وتجرّدًا ومحبّة، وأدنى من الحيوان التصاقًا بالمادّة وإضمارًا لروح

الشرّ، اختار أن يكون ذئبًا لأخيه الإنسان.

ولا أقصد حصر الترهيب بهتلر، هتلر رمز

المخيفين جميعًا. إنّه ستالين ونيرون وعبد

الحميد وجزّارو التاريخ كلّهم، وكسرى الذي

قتل بزرجمهر وأوحى لخليل مطران بتلك

- إسمح لي أن أوضّح بعض الجوانب التي يُخيّل

إلىّ أنّها غير واضحة لديك.أنا من أشدّ

الناس طلبًا للعلم والمعرفة، ومن أكثرهم

دعوة إلى تطوير البحث العلميّ. وأنظر بعين

التقدير والإعجاب إلى الدول التي تصرف أموالاً طائلة لهذه الغاية. وقد لفتتنى الأرقام

هذه السنة، ٢٠١٣، التي أُذيعت أخيرًا:

الولايات المتّحدة خصّصت١٠٠ مليون دولار

- فيحين خصّص الاتّحاد الأوروبيّ٥٠٠ مليون

يورو، تُصرف خلال خمس سنوات للغاية

نفسها. ولكن، أريد في الوقت نفسه

ألا ينسى الإنسان جوهره الذي يميّز

إنسانيّته. أرفض أن يتحوّل الإنسان

إلى روبوت يبرمج ويعمل وفقًا لتعليمات

محدّدة، غير آخذ بعين الاعتبار إلا أنانيّته

التي تُبيح له كلّ شيء ليتمكّن من تجسيد

جشعه. أرفض أن يوضع الضمير جانبًا، أو

أن يُصوّر الضمير على أنّه مجرّد اعتقاد

- الضمير؟ ما الضمير؟ إنّه أشبه ببوليس

البلديّة عندنا. لا يُقدّم ولا يُؤخّر. وأكثر

من ذلك، إنّه أشبه بالبوليس الذي لدغته

التسى تسى، فغفا وهيهات أن يصحو.

وهمى خلقه الضعفاء لتبرير جُبنهم.

القصيدة الرائعة...

للأبحاث حول الدماغ.

- وما شأنك أنت؟

#### حوار طرشان

#### شربل شربل

- لو امتلك هتلر أسلحة دمار شامل لألقى بها فوق رؤوس معارضيه، ولقضت مكوّناتها غير المنضبطة على الكثيرين من مؤيّديه...
- مهلاً، مهلاً. «لا افتراض في التاريخ». جاء هتلر وذهب، ولم يفعل ذلك. ولم يقل يومًا: عليّ وعلى أعدائي.
- لم يوفّر المسكين جهدًا، ولم يتقيّد بأيّ سقف. ولو كانت لديه أسلحة أكثر فتكًّا ممّا كان لديه، لما تورّع عن استخدامها؛ ولو أمهلته الأيّام لأتى العجائب؛ ألا تبرّر
- أصبح هتلر من الماضى، من التاريخ. فلماذًا استحضاره الأن؟
- لأنّ أرحام النساء قد تجود علينا بهتالرة (أو بهتلرات؛ وأفضّل استخدام الجمع الأقرب إلى الحوشية منه إلى السلاسة)، أو قد يتقمّص هتلر ويعود إلينا...
- ولكن، ما الذي يوحى إليك بكلّ هذا صحيح. السوء والابتعاد عن الواقعيّة؟
  - لا. ليس في ذلك أيُّ ابتعاد. ألا يؤمن عدد هائل من سكّان الأّرض بالتقمّص؟١
  - بلى، ويجب أن أتصوّر أنّ هتلر قد يتقمّص، وقد تتشعّب روحه وتتوزع على عدد كبير من الشخصيّات، نظرًا للكفاءات العالية التي كان يتمتّع بها...
  - وتصوّر أنّ عددًا من هؤلاء سيكون لهم صفات قيادية، وسيصلون إلى أعلى المراكز في دولهم، وستكون في أيديهم الحقائب النوويّة، وسيكون مصير العالم رهن هوسهم...
    - أو هلوساتهم وعُصابهم...
  - وسيضطرّون إلى فشّ خلقهم، ولن

- يردعهم رادع عن الضغط على الأزرار الفتّاكة، و«باي باي» بشر، وبقر، وحضارة، وموناليزا...
- وستكون الضربة لمن سبق، كما تقول
- لا تصح هذه القاعدة إلا إذا كانت الضربة قاضية. وإلاً، فقد يستوعبها

- الوقوف في وجه ما صنعت أيديها؟
- القذَّافي لامتلاك فنبلة نوويّة؟
- يُقال إنّ القدّافي طلب شراء واحدة من الصين، فأفهمه المسؤولون فيها أنّ القنبلة هذه تُصنع محلّيًّا نتيجة تطوّر علميّ، ولا تُباع في الأسواق.
- هذا كلام إعلاميّ. ولكن، هنالك أعمال إرهابيّة نُفّذت من غير حاجة



هتلر رمز

إنّه ستالين

ونيرون وعبد

الحميد وجزّارو

التاريخ كلّهم

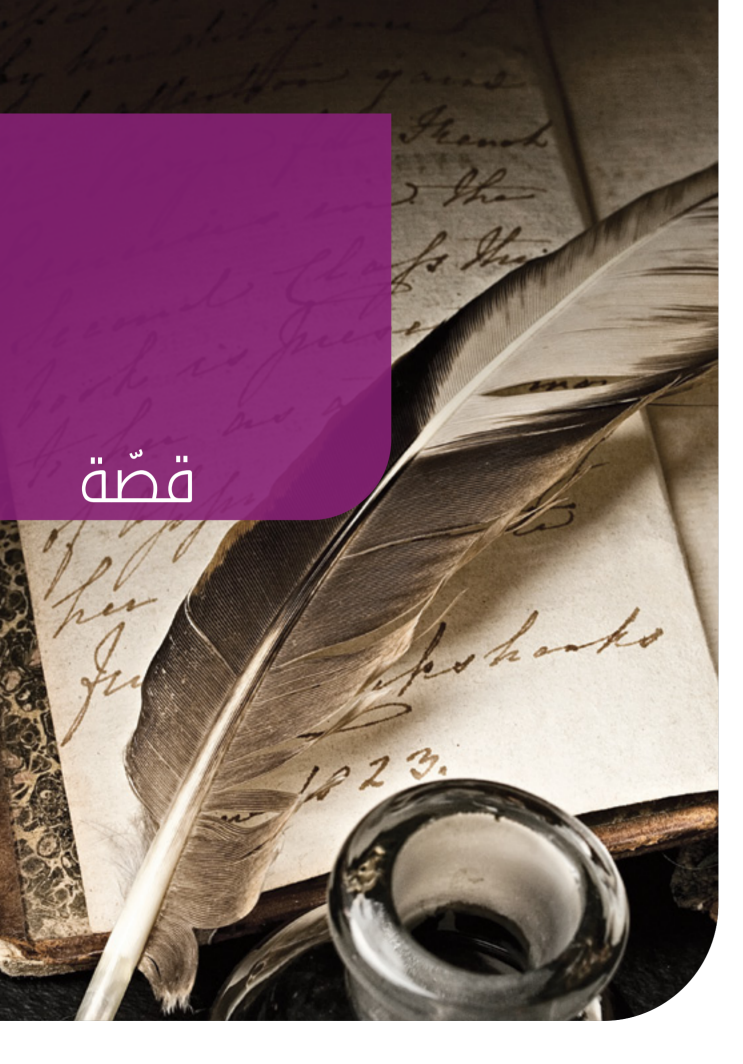
المخيفين جميعًا.

- الخصم ويرد الصاع صاعين...
- نحن نتحدّث عن أسلحة دمار شامل، لا عن قذائف وصواريخ سخيفة وصاع وصاعين.
- أنا أحترم جميع أنواع الأسلحة، ولا أرى أسخف من حياة الإنسان إذا ما قورنت بها.
- الإنسان هش، سريع العطب، ناقص، ولم يُخلق للمواجهة الجدّية.
  - تقصد الشاملة؟
- أوافقك الرأى. ولكن، لمَ السوداويّة وتذكّر هتلر و... ما دامت العلّة في داخلنا، في ضعفنا وانهزامنا، في معطوبيتنا، نحن المخلوقات الركيكة التي لا تستطيع
- هتلر رمز، وليس شخصًا. ألم تسمع تهدیدات حفید کیم إیل سونغ باستخدام النوويّ ضدّ الولايات المتّحدة؟ ألم يسعَ

- إلى السلاح. أليس عبقريًّا الذي خطَّط لتفجيرات الحادي عشر من أيلول، في نيويورك، من غير سلاح؟
- بلى، عبقريّ! وقد يكون أنشتين نفسه، وقد تقمّص في السعوديّة أو لبنان لتوريطنا؛ فاليهود في العادة يقفون وراء عمليّات كهذه... ولكن، أرجو ألاّ تقترح منحه جائزة نوبل بعد الوفاة.
- إلى أين تريد أن تصل من خلال هذه المناقشة، كي لا تكون عبثيّة؟
- عبثيّة؟ مطلقًا. ألا تشعر معى أنّنا نعيش على حافّة الهاوية؟
- غالبًا ما كان البشر على حافة الهاوية.
- لا. ليس صحيحًا. لقد نعمت البشرية بفترات طويلة من
- السلم، ألا تذكر مرحلة «السلم الروماني»؟
- أذكرها، وأذكر أنها جاءت بعد ضربات قاضية. بعد اجتياحات حطّمت بشكل شامل قدرات الشعوب على الانتفاض المفيد والمقاومة الفعّالة. أنا مع القائلين بأنّ السلم هو استراحة بين حربين.
- إستراحة دامت مئات السنين. أليس ذلك رائعًا؟
- نعم ولا. فلقد بنيت على قهر الشعوب واستعبادها.
  - مقابل تمتّعها بالأمن والخبز.
- ومقابل التخلّي عن حرّيًاتها، وكرامتها الوطنيّة، وتمتّعها بمواردها الطبيعيّة...
- وهل كان الحكّام المحلّيّون يعطونها الحرّيّة، ويُشعرونها بالكرامة، ويمتّعونها بالموارد الطبيعيّة؟
  - لا أعرف.
- الدنيا فريسة القويّ. والرومان كانوا أقوياء

- فافترسوا النعاج الضعيفة.
- للحرية مفهوم مطّاط، يا صديقى. فالناس غالبًا ما يفضّلون الأمن والبحبوحة على الحرّية التي لا تطعم خبزًا. والرومان، كما تعلم، فرضوا الأمن، وأقاموا شبكة مواصلات هامة جدًّا طوّرت الاقتصاد العالميّ.
- صحيح، وقد ورثنا التعبير «كلّ الطرق توصل إلى روماً نتيجة ذلك. ولقد ترك الرومان في بلادنا آثارًا ما زلنا نستثمرها ونفاخر بها، وهي تدلّ على مدى عبقريتهم.
- وتدلّ على عظمتهم مقابل ضعفنا. وتدلّ على ثمرة تعب العبيد وتضحياتهم ليفخر القادة ويتقرّبوا إلى آلهتهم و... ألا تذكر ما أثاره خليل مطران في قصيدته التي يتأمّل فيها قلعة بعلبك؟
- أذكر أنها قصيدة رائعة، تعلّمناها في المدارس، وكان جيلنا يحفظها، أمَّا أولادي فلا يعرفونها.
- لقد توقّفت الكتب المدرسيّة عن استثمارها إلاّ أبياتًا قليلة...
  - ولماذا؟
- لأنّ فيها كلمات صعبة... من يعرف اليوم معنى «إيهِ» التي يبدأ بها؟ وما معنى: أ ووقيت العفاء من عَرَصات...؟
  - هذا استطراد يبعدنا عن موضوعنا.
    - ذكّرني بالموضوع، لو سمحت.
- أعتقد أنّ الموضوع هو «الهتلروفوبيا» التى تتملّكك.
- أقبل هذا التشخيص على سبيل تسهيل البحث، ليس إلاّ. فالمسألة ليست شخصية، وليست خوفًا غير مبرَّر.
- أنا لا أقصد حصر التشخيص بشخصك، فأنت رمز الخائفين جميعًا الذين يعتقدون أنّ البشريّة تحفر قبرها بعقلها. الذين يرون







- بئس المقارنة! «المقارنة ليست حجّة». ولكن، أليس من حقّى أن أجادلك بمثل
  - أنا جاد في ما أقوله، ولست عابثًا.
  - لماذا، إذًا، يبدو نقاشنا عبثيًّا؟
  - لأنّك تقيس السياسة بغير مقاييسها.
- يبدو أنّه من الضروريّ أن نتّفق على تحديد مفهوم السياسة.
  - موافق.
- ويبدو أنه من الضروريّ أن نتّفق على
- ما رأيك في العودة إلى طاولة الحوار، ومن دون شروط تعجيزيّة؟
- موافق، بشرط ألاّ تشترط عليّ مسبقًا بحث الاستراتيجّة الدفاعيّة.





- في اعتقادي أنّ الضمير هو جرس الإنذار الذي يرنّ عند اللزوم مذكّرًا الإنسان بإنسانيّته، مانعًا إيّاه من اقتراف ما يُخجل، أو ما يندى له جبين الإنسانيّة.
- يرنّ عند اللزوم؟ وما الذي يُحدّد له وقت اللزوم هذا؟ ما الأسباب الموجبة التي يأخذها بعين الاعتبار؟ المسألة غامضة على ما يبدو، وشخصيّة. وأنا أفضّل ما جاء به مارك توين (أو جورج برنارد شو؟) الذي قال: الضمير لا يمنع الإنسان من ارتكاب ما هو غير أخلاقي، ولكنّه يمنعه من التلذّذ بفعل كهذا». فالمسألة، إذًا، مسألة تلذّذ بمخالفة الأُخلاق، وأَنت تريد منه أن يقف حائلاً دون انتهاك الأخلاق.
- هذا ما أريده بالضبط. لأنّ فيه منفعة عموميّة، وارتقاءً بالإنسان، واطمئنانًا إلى المستقبل. أنسيت الحكمة التي قالها أمير الشعراء

وإنَّ مَا الأمَامُ الأَخْلَاقُ، مَا بِـقيت فَإِن هُمُ ذَهِبِتَ أَخْلَاقُهُمْ ذَهِبُوا؟

- ذهبوا؟ إلى أين؟
  - ماذا؟
- لا شيء. لا شيء. لم أنسَ. ولكن، أصحيح أنّ في هذا الكلام حكمة؟
- مهلاً. لم أقع في كتب التاريخ، والحضارة، والاجتماع، والسياسة، على نظريّة تعتبر الأخلاق مُكوِّنًا من مكوّنات الأمة. ولم أقع على نظريّة تعزو ذهاب الأمم إلى ذهاب الأخلاق. أمّا إذا كنت تصدّق ما جاء في فيلم «ساتيريكون» لفلليني عن آخر أيّام الأمبر اطورية الرومانية، فتلك مسألة أخرى.
  - يبدو أنّه من الضروريّ أن نتّفق على تحديد مفهوم الأخلاق.
  - دعني أضيف أنّ الأخلاق التي تتحدّث عنها قد تقف عائقًا دون تقدّم الأفراد والأمم.
- يبدو أنّه من الضروريّ أن نتّفق على تحديد مفهوم التقدّم، والمدنيّة والحضارة،
- دعنى أضيف أنّ المكيافيليّة التي يجسّدها كتاب الأمير، كما تعلم، قد تكون من أكثر النظريّات قدرة على توصيف أوضاع الأمم وشخصيّات المسؤولين المحترمين.
- إنطلاقًا من القاعدة التي تقول: قد يضطرّ بعضهم إلى القيام بأشياء غير محترمة حتّى يصبحوا محترّمين؟
- وقد يضطر بعضهم إلى السخرية من أمور لا تدعو إلى السخرية حتّى يصبحوا



#### سوزي

#### إيلي مارون خليل

أَحْبَبْتُ الكتابَ. كيف لا، وهو جديدٌ مميَّزٌ في نوعه. عنوانُه طريفٌ. أسلوبُه لافتُ: تراكيبَ وبَيانًا وبؤَرًا وأمواجًا وتوازياتٍ وتوازناتٍ وإيجازًا وإيحاءً وتأثيرًا. معانيه عميقةٌ، بعيدةُ الآفاق. كتابٌ روائيٌّ فصيحٌ، بليغٌ، يمزجُ النَّثرَ بالشِّعر. وكانت، هذه، نَدْوَتي الأولى. أريدُ النَّجاحَ لأبرُزَ وأستمرَّ في عالم الأدب، عالمي الأحَبِّ. ألرَّجلُ، صاحبُ الكتاب؟ ما بهِ؟ أَأَحْبَبْتُ إِرضاءَه، أم إِرضاءَ نفسي؟ لكنَّي سوزي! أردتُ إِرضاءَ ذاتي، أُوِّلاً، قَبْلَ أَيِّ آخَر! أَثبتُ قدرتي وثقافتي وموهبتي. أريد الزُّهُو بالذَّات! نوعٌ من الغرور؟ لكنَّه إيجابيٌّ غيرُ مؤذٍ.

هذا هوا هذا هوا الكاتبُ يبدو يقتربُ منى، مُحاذِرًا. ماذا يَحْذَرُ ؟ كتابُه مُميَّز: موضوعًا ومضمونًا وأُسلوبًا، من الجوانب كلِّها. هنَّأتُه قَبْلُ أَن يَشكرَ اهتمامي. قال:

- أشكرُ لكِ اهتمامَكِ. أضعتُ بعضَ وقتكِ الشّمين.

- لا شُكْرَ على ما نُحِبّ. أَحْبَبْتُ روايتك. جديدة بنية وأسلوبًا!

- رأيُكِ يُسعِدُني!

- ليس رأيي وحدى! ألّم يكن رأى الجميع، بخاصّةٍ الرّوائيّ الشّهير؟ مُداخَلَتُهُ قيّمةٌ جدًّا.

إعملُ على أن تحصُلَ على المُداخَلات.

- لقد فعلتُ، وها هي الجعلها ضمن ملفِّ خاصِّ أجمعُ فيه ما يُكتَبُ عن الكتاب!

أأراد يقولُ شيئًا آخَرَ، أم تراءى لي؟ وَدِدْتُ لو يُطيلُ الحديثَ، لكنَّ كثيرين اقتربوا. كأنّي رأيتُ امتِعاضَه. إنسحبَ مُلَوِّحًا بأحلاًمِه وقلبِه.

تَصَوّرْتُني في البيت، زوجي أمام التِّلفزيون، وأنا، في مكتبي، أُقَلِّبُ الرّوايةَ بين عَينيَّ، أمام قلبي وأحاسيسي. تعابيرُ قصيرة. غاية في القِصَر، أحيانًا. صُورٌ شِعريّةٌ خَلاَقة. تراكيبُ جديدة، تبدو فيها الكلماتُ جديدة.

لكنّي، وأنا سوزي، أعرفُ نفسي! ما كان هذا، وحدَه، مِحْوَرَ اهتمامي. كنتُ لأفكِّرَ في بطلةِ الرّواية. أهي واقعيّة، من صميم الحياة، حياةِ الكاتب، أم من نَسْجِ الخيال؛ فالكاتبُ النّاجخُ، من جعلَ القارئَ يَشُكُّ بين الواقعيّةِ والخَيال.

- غيرُ صحيح، سوزي. كان الأمر لا يزالُ مُبْكِرًا جدًّا ١



- لا، يا! لم تلحظي سعادتك وأنت تقرئين ما كتبت حول المؤلِّف وروايته هذه! كنتِ في غاية النشوة. بدوتِ ممتلئةً بهما!

- إلى هذا الحَدِّ!؟

- أنا سعيدةٌ لأجلكِ. تستأهلين السّعادة، السّعادةَ كلُّها.

سكتتُ، فماذا تقول؟ ألأمرُ صحيح. زوجي لا يهتم بالأدب، ولا بأيِّ منَ الفُنونَ! على النّقيض منّي.

وهو، الليلةَ، لم يُهنِّئُني! ألجميعُ فعلوا، إلا هو. ألأمرُ لا يعنيه. إمْتُدَحْتُ الكتابَ

والكاتب، فلم يتأثر. لثقةٍ، أم لإهمال؟ كيف دارَ الأمرُ، فهذا غيرُ لائق.



ألأن، أنا في مكتبى، هو في غرفة الجلوس. أنا مع الكتاب، هو مع التِّلفزيون. أنا أقرأً، أحلُمُ، أحاورُ، أتثقّف... هو يتفرّجُ، يتسلّى، يتلَقّى، يرى، يسمع... كلانا سعيدٌ في عالَمِه. لكن: ما مفهومُها، هذه السّعادة؟ منبعُها؟ فضاؤها؟ حدودُها؟ لي عالمي، له عالمُه. نقيضان لا يتكاملان. ظنَنْتُ، بَدًّا، أَنَّهما يتكاملان. عالمي يُكملُ عالمَه، ويُكملُ عالمُه عالمي. لم يكن الأمرُ هكذا. خسرتُ الرَّهانَ. كيف؟

كنت قد تركتُ خطيبي. أنتقلُ إلى الجامعة. أتعذَّبُ، ذهابًا وإيابًا، بخاصّةٍ في الشّتاءِ والعواصفِ والقَيظِ والبَرْدِ. أبي،

وأحبُّه إلى حدود التّقديس، فقيرٌ لا قدرةَ له على تأمين سيّارة تُقِلّني وتُعيدُني، ولا على شراء واحدة، مهما كان نوعُها وسنةُ صناعتها! ومَرَّ، ذاتَ يوم مُمطِر وعاصفِ، عصام.

أوقف سيّارتَه الجدُّيدةَ. حُيّاني بتهذيب وَلِيٌّ، وأناقةِ مَلِكة. طلبَ أن أصعد في ذلك الطَّقْس، فأنجو من البرد والمطر والرّياح. غامرتُ وصعدتُ. أسرَني حديثُه. أصر على أن يُعيدني مساءً. وافقتُ بعد جدال. أقنعني: في هذا الجوّ العاصف، أفضّلُ أن أحميك! ويومًا بعد يوم، بعد استمر ار العاصفةِ لأسبوع طويل، واستمراره في إيصالي وإعادتي، أعْجبنت به. قالت لي نجوي: ما لك وله! إنّه من عُمر أبيكِ! ويكونُ قد عاش عمرَه طولاً وعرضًا. دعيه. إقنعي منّي. لكنّي... لم! وكان لا يزالُ عازبًا. وقد أظهرَ كلَّ

عَطْفٍ وعنايةٍ. ولا أنسى أنَّى كنتُ مُعجَبةُ بأبي. فربَّما، أنَّى، وفي لاوَعْيِي، رأيتُ فيه صورتَه. أَلمُهمّ: خالفْتُ الجميعَ، ورحتُ معه «خطيفة». غضِبَ الْأَهلُ، وبخاصّةٍ أمّى وأبي، حاولا إعادتي، ما اقتنعْتُ بحُجَجِهما. فوجئ الأصحابُ، خُذِلوا.

أكملتُ اختصاصي. تَخلَّيْتُ عن الرّسم، وعن جزءٍ من نشاطاتي الأدبيّة، خلا بعضَ ندواتٍ مهمّة، وأمسياتٍ لشُعَراءَ كبار. عصام؟ كان يؤمَّ معي هذه الأمكنة بفرح. بعد سنواتِ ثلاث، بردتْ هِمَّتُه، في هذا المجال. لكنَّه لم يمنعنني. إستمرّى في عالمِك. عالمُكِ جميلٌ. لا أمانعُ مطلَقًا. بقيتُ أكتبُ الشِّعرَ، ويُسَرُّ بي. يُشجِّعُنن. يستمع إلىّ. يرتادُ المنابرَ النّي أرتاد، ويفرح. لكنّه، بعد أربع، امتنع، نهائيًّا. بَهُتَ تشجيعُه، كأنْ لم يكن. لكنّه، هنا أيضًا، لم يَرْدَعْني. ظللتُ، إلى حدِّ ما، أكتبُ الشِّعرَ، من دون الاشتراكِ بأمسيات. أكتبُ لنفسى، وأُخَبِّئُ ما أكتبُه. كاد يموتُ ما كتبتُ. ألكتابةُ للنَّشْرِ. ﴿ أَلنَّشرُ ﴾ (كما يقولُ أديبيَ الأقربُ إِلَى قلبي) إحياءٌ للكلمات ﴿ ) كدتُ أختنِقُ ، فالكلماتُ غيرُ المنشورةِ لا تتنفَّسُ، تَخنُقُ كاتبَها. فكيف بالشِّعر الحيِّ المُحيى!؟

عدتُ إلى المؤسَّسةِ الأحَبِّ، سعيدةً مَزهوَّة. أُحبُّ عملي. أُحِبُّ مؤسّستي، كما يُحِبُّني مَن فيها.

أتذكّر، الآن، حين أتاني زميلي روني، وقد أسّس مكتبةً ناجحة، بنسخةٍ أوّليّةٍ (أوزاليت) من رواية للأستاذ طارق، طالبًا قراءتَها والمُشارَكةَ في إدارة ندوةٍ، تكون، هي موضوعُها، فوجئتُ، فرحتُ، خفتُ. لكنّي لم أرفض. قلتُ له إنّي موافقة. وسألتُه عن المشاركين، فوقعتُ في الرَّهْبة. أسماءُ كبيرةٌ! تحدّيتُ نفسي. أنا لا أتراجعُ عن شيء اتّخذتُ فيه قرارًا. أنا أقتحم!

ونجحتِ النَّدوة. ألدّراساتُ إيجابيّةُ ومُعَمَّقة. ألحضورُ كثيفٌ ومُستمِع. ونجحتُ أنا.



هنّأنى كثيرون ممَّن يعرفونني، وممَّن لا يعرفونني. سُررتُ. إنها إطلالةٌ أولى، بعد زمنِ الشَّعرِ البعيدِ، قد تُمَهِّدُ لإطلالاتٍ تاليةً. وأتمنَّى ذلك.

أمّا الكاتبُ، الأستاذ طارق، فرأيتُه بتقبُّلُ تهانئَ كثيرين، وبعضُهن يُعانِقْنه بحرارة، قبل تُوجُّهه إلى حيث سيوفَع روايتُه. لم يكن يركِّزُ في الوجوه. كِأنّه لا يَنتظرُ وجهًا مُحدَّدًا. وإذ استطاع التَّخَلُّصَ من المهنّئين، أسرع إلى شُكر المشاركين، وشُكري. قال: لا تزالين شاعرة! متى جديدُك!؟

تَمَلَّصْتُ من السَّوَال. «متى جديدُكِ؟» هل لى جديد؟ أثار سؤالُه أعماقَ نفسى. غَصَصْتُ. كيف يكونُ لي أيُّ جديدٍ، ولا حَضَّ من أقرب النَّاس إليّ! كيف يكونُ لي أَيُّ جديدٍ، ولا وقتَ، حُرًّا، لي، لأحلُمَ وأكتبَ وأنشرَ و...أحيا؛ روني، النَّاشرُ الجديدُ السّعيدُ بتجربته الأولى، سألنى بدوره: متى أنشر لك شِعرًا؟ ألسَّوَّالُ مشروع.

لكنِّي بماذا أُجيب؟ أأعترفُ بأنِّني، ومن زمان، لم أكتب قصيدة؟ وإنْ فعلتُ، فمَن يتأثر المزن وحدى فلأطفر أحزاني، بي، وأوجاعي، فلن يشعُرَ أحدٌ! «هَمٌّ بالنَّاقص»! هُمُ النَّاسُ! هُمُ الآخَرون! ألأولئك! فلمَ الإجابةُ، ولِمَ الشَّكوى؟ للتَّشَفّى؟ لا زالت كلماتُ أمّى تتردد في كياني كله: «إيّاك أن تَشْكي! أنتِ اخترتِ مصيرَكِ. لن أستمعَ إليكِ». وأضافتِ المَثَلَ الشَّاتَعَ: «خلاصُك بيدك يا…» ١

إنسحبْتُ حيث نَخْبُ المناسبةِ. ألصّالةُ التَّاريخيَّةُ فسيحةٌ، جميلةٌ، مرتَّبةٌ، تكثرُ فيها المرايا، وقد اختلط فيها الجمهورُ

يتبادلون الأحاديث، منتظرين دورَهم لتوقيع كتابهم. بعضُهم مستعجلٌ، وبعضُهم لا. لَمَحْتُ كثيرين ممَّن أعرفُ. أيعرفُهم هو، أم النَّاشر؟ أم حضروا ليسمعوا الأدباءَ الكبار؟ كيف دار الأمرُ، فالجوُّ حلو، بهج.

كان الكاتبُ يوفِّع كتابَه بسرعةٍ. ما تأخّر لحظة. ما ارتبكَ مرّة. ما رأيتُه مُحْرَجًا مرّةً. ولكن: أيكتبُ التّعبيرَ عينَه للجميع، أم لكلّ إنسان ما يناسبُه؟ إقتربتُ، لفُضول أُخذَ بِي. أريدُ أَن أرى لأعرفَ! اِقتربتُ أكثر. كانت، إلى جانبه، امرأةٌ سمراء جميلةُ الوجه والقوام. ويدت سعيدةً، ومهتمّة. أهي امرأتُه؟ صديقتُه؟ أم مجرَّدُ معجَبة! شعرتُ بأنْ تحرّك بي شيءٌ ما! وما كان يكتبُ الإهداء نفسه، ولا العاديُّ! يَستوحى، من كلّ شخص، ما يُناسبُ شخصيّتَه، أو اسمَه، مَقرونًا بعنوان الكتاب. ما زادَني تأثّرًا. ولأقُلُ: احترامًا وإعجابًا. لِمَ الإخفاء ٢٠

بصمت كثيف، عدتُ. بفكر مُشَوَّش. بفُتاتِ أحلاً م تتناثرُ، لا تتكاملُ... تساءلتُ: ماذا يَحُلُّ بيُ ؟؟

أمّا عصام، فلم يتفوّه بكلمة! فيمَ كان يفكّر؟ أم كان يهجِسُ بما لستُ أدري!؟

غريبٌ أمرُك، يا عصام! كيف يتحوّلُ الإنسان! كيف أصبح، وكيف كان! لِمَ تَحَوُّلُك، هذا!؟ هل أنا السّبب؟

راجعتُ حياتَنا معًا. لا شيء يُنَغِّصُ. لا شيء يُنَكِّد. لا ضبابيّة فيها. وضوحٌ تامٌّ. وفاءٌ، منَّى، كاملٌ، كلِّيُّ، مُطلَق، على الرَّغم من محاولات كثيرين، وفي غير مَحفِل. مُقَرَّبون منَى؟ مُقَرَّبون منًّا، في آن! يعرفونه من قبل. حتَّى ذاك! هو يعرفُه، فقد كان صديقَ صديقِه. وهو مَن قدّمه إلىّ. أعجبُه (؟ أعرفُ. ما ذنْبي، أنا (؟ ما أمّلتُه، مرّةً اولن. لا هو ولا سِواه. كرامتي أوّلًا وأظنَّ أنَّ عصامًا لا يختلفُ عنَّى، في هذا المجال! هل السّببُ مَلَل؟ هل كان تشجيعُه لي، وحضورُه المحاضراتِ والنَّدُواتِ والأمسياتِ من باب المُسايَرة فقط ١٩ مَن كان يُلْزمُك، يا عصام؟

- عصام!

- نعم!

- كيف كنتُ في هذه النَّدوة؟ أتعتبرُ أنّي نجحتُ؟

- نجحتِ، بالطَّبع، نجحتِ!

- لم تقلْ لي! ألا تُهنّئني؟

- ألستِ واثقة؟ ألواثقُ لا يحتاجُ إلى إطراء١

- أُحِبُّكَ تُشيرُ إلى ذلك. شهادتُك تاج، ملاحظاتُك تَسديدُ خُطى.

- لستِ في حاجةٍ إلى رأييٍ\ أنتِ أدرى. إنّه عالَمُكِ... الجميل.

أخذتنى أمواجٌ من الحزن، من الكآبة... جَفَّ حَلقى. إستحمَمْتُ. فإلى مكتبى. تناولْتُ، بعنايةِ وحُنُوٍّ، روايةَ اللّيلة. إنتبهْتُ إلى خطوط كنتُ جعلتُها تحتَ تعابيرَ رأيتُ أنَّها لافتةً. بَدا مُعظمُها يتعلَّقُ بالبطلة. أحسنتُها، أم أصابتني الغَيرة؟ أهي واقعيّة، حقيقيّة، أم مُتَخَيَّلةَ ﴿ أَكَتَبَ سيرتَه، أم «حَكى حِكاية»؟ قرّرتُ إعادةَ قراءتها. لكنّني قلتُ: أستطلع سارة ثمّ أعود.

وإذ دخلتُ غرفتَها، حَذِرةً، بَدَتْ نائمة، قلتُ: انَّها تغفو مطمئنَّة. افتربتُ، فعدّلتُ لحافها. إنسحبتُ كما دخلْتُ.



- ألا زلتَ تُحِبُّه؟ طالما أنّه يُرضيكِ...
- فلِمَ لا تُرافِقُني دائمًا؟
  - كَسَل...

صمتُّ. فوجِئتُ. يَكْسَلُ، فلا يُرافِقُني! كلُّ عَطرٍ يَنْفدُ. كلُّ عَطرٍ يَنْفدُ. كلُّ

صحيحٌ! لكلِّ شيءٍ نهاية. حتّى الحُبّ؟ سألْبُ نفسي، ولم أبحث عن جواب. خِفْتُ. لم أُردْ جوابًا.

طلبنا المصعد، من دون أن نَتَمَرْأى بعيني بعضِنا. دخلنا البيت صامتين. بدا البيتُ باردًا. شعرتني بدأتُ أَبْرُدُا...

طويلاً، سهرتُ تلك اللّيلة. أعدتُ قراءة الرّواية بكّاملِها. لم أنتبه، إلاّ في صفحتها الأخيرة.

نمتُ أحلُمُ... على أمِل أن أستمرَّ في الأحلام... هوٰ؟ أمام التِّلفزيون، تركتُه لاَّ أدري ماذا يُشاهِدُ، أو إن كان يُشاهِدُ! فقد

أوقاتنا، سعيدَين. أعادَ، إليَّ، حُبَّ الأدبِ. أعادَني أكتبُ الشِّعرَ. أشاركُ في أمسيات ومناسبات وندوات. أعادني إلى الحياة الأحبِّ.

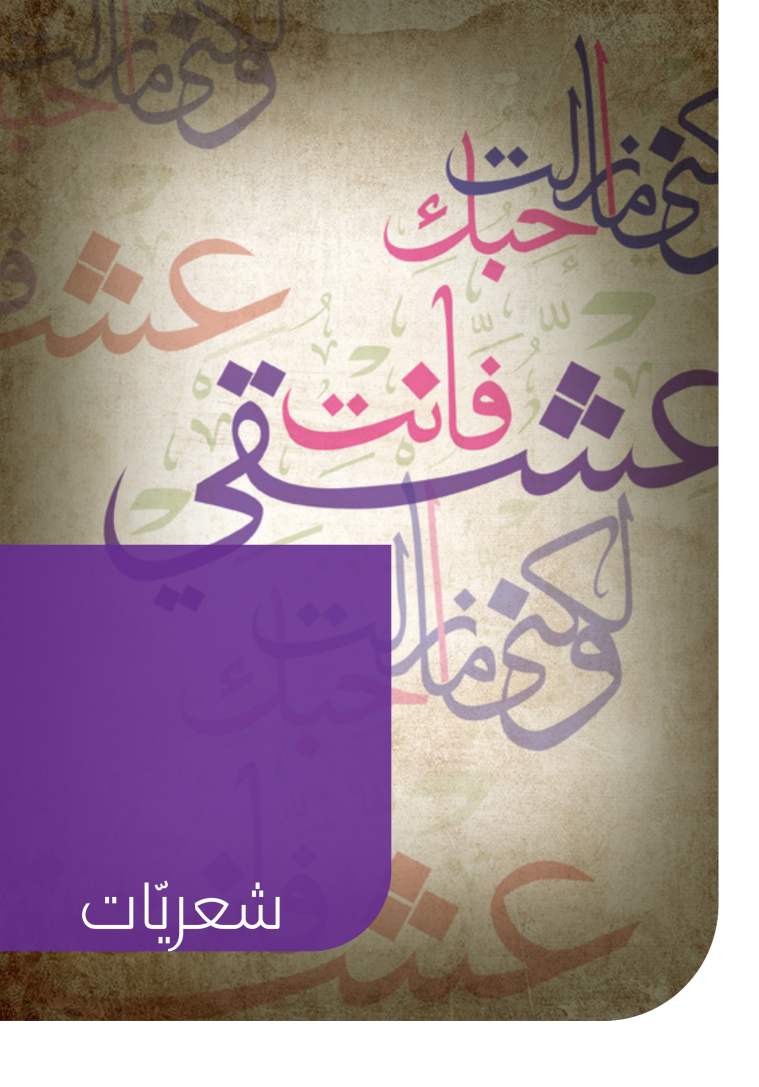
قَرّرْتُ أن...

يكونُ غَفا، كما يُحدثُ له غالِبًا.

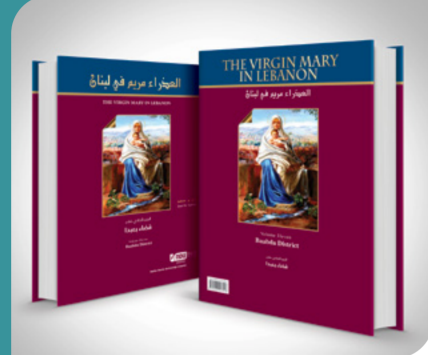
وقَبَلَ أَن أَغْفُو، كنتُ قدِ امتلأتُ من قَراري، فاشتعلْتُ به ١.. ولْيُكنْ ما لا بُدَّ من أن يكون ١

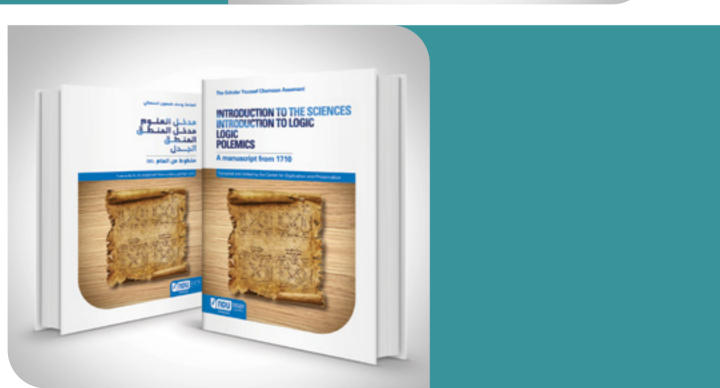
وحلُمتُ... أنّه أحَبَّني، أنّى أحببتُه. نقضى

من رواية معدة للنشر عنوانها «عشيق أمّي».



# جدید منشوراتنا









# لم تزلزلِ الضّمائرْ والعالمُ الغربيُّ يا للعارْ ما بلغت أسماعَه الأخبارْ عن محنةِ النّساءِ والشّيوخِ والصّغارْ في حمصَ في يبرودَ في الموصلِ في سِنجارْ و العالمُ الزّنديقُ لم يشاهدْ ما صنعَ الأبالسْ إذ أضرموا النّيرانَ في المساجدْ ودمّروا الكنائش

وانتهكوا كرامةً الإنسانُ

وصرخةُ الأطفالِ في أفريقيا حيث يَعزَّ الخبزُ والدّواءْ ألم تصلْ مسامعَ السمّاءْ يا أمَّنا العخراءْ؟ و مل يُلامُ النّاسُ إن تساءلوا يا أمُّ مل عدالةُ السّماءُ تقضي بأن يموتَ بعضُمم بحثًا عن اللّقمةُ وغيرُمم يقضي من التّخمةْ؟

يا نجمةَ الصِّباح يا سلطانةَ الرِّحمةِ والحنانُ مستغفرًا جئتُ وسائلاً أن تُنقذي الإنسانَ من وحشيّةِ الإنسانُ أن تُنقذي الأديانَ من فظائعِ الكمّانُ أن تُحملي إلى الورى غصنًا من الزيتونُ أن تُطلقي الأحرارَ من غياهبِ السَّجونُ وتُطلقي في جؤنا المشحونُ بالحقدِ والإجرامُ سربًا من الحمامُ يا أمْنا العخراء يا سيّدةَ السَلام.

# **وردة وشمعتان** أنطوان رعد

في هذه العشيّةُ جئتِّك يا سيّدة الورديّةْ أحملُ قلبي وردةً جوريّةْ جئتِّك كي أضيءَ شمعتين واحدةً عن نيّةِ الشّعوبِ في مختلفِ البلدانْ و شمعةً عن وطني لبنانْ فموطني يُذبحُ مرّتين واحدةً بخنجرِ الأعداءُ و مرّة بخنجرِ الأبناءُ

> يا أمْنا العذرا مَن يسحقُ الافعى التي تدعى الدّولَ الكبرى فالسّمُّ في الكوبرا شَهدٌ شهيٌ طيّبُ المذاقُ وهو إزاءَ سُمَها البلسمُ والتّرياقُ

يا أَهَةَ اللهِ وِيا أُمَّه جَرّاءَ ما يشهدُه العالمُ من مجازرْ أُنخمتِ المقابرْ حُنّطتِ الضّمائرْ تُرى تُرى من يحملُ البشائرْ؟ مَن يُرجِعُ اللهِ إلى الكنائسِ- القبورْ حيث قضى ضحيّةَ الطّقوسِ والشّعائرْ مختنقًا بريحةِ البخورْ؟

با أمَّنا العذراء، يا والدةَ المسيحْ في عُزَةَ الجريحْ في كلِّ يومٍ يُصلبُ المسيحْ وأنّةُ المسمارِ في كفِّيهْ لم تحرّكِ المشاعرْ وطعنةُ الحربةِ في جنبيهْ